
ש�תבאואלכסנרנשה ,לעיל"ב"ה,

 דרישה ישיבת שמעוני יעל​

The Hidden Lights: Hanukkah in the teachings of Sfat Emet 
Introducing the Remedy Before the Calamity1 

 
  חנוכה הגנוז אור
/יב/א דף חגיגה מסכת בבלי תלמוד​.1
ראבבהקשאל אמר
בהקשנסכסהעמצ
וגמקולקשמעשוהפובהמב
לעלצדיגואמרשוישנ

שנצוהאלושנ
שנלצדישגשכצא
יצדי

​
 

 ה בא"י"א בראשית​.0
 האורה אותה שמשה שעות ושש שלשים אמר נזירא רבי בשם לוי רבי

להםתללהםש"ע"ש של עשרה שתים
ויבשנאלשכבה ,חשןםאןת

באבירובהשבייאלה
​
 

"תרס"א  לחנוכה אמת שפת​.0
שהלשללהתו"הל"ו כי ברוקח איתא

החנשננע ת עת בראבהג
שמאשרמזזההגהחושבתומאוההגנמאו
כעוסהעשאסווהעמסו
האו.אוריראבעה
זרכתידיקידותבכלמאי 

גדואובולכהעם ליאו בחושך 
זוחוששכבחושלכהלןמידורתו

 מסרוהדמאישעי חשיכו זה
ןהחו תוךיתונפש
 שנהכליםהממ

שהללומיםוחה 'עוושנה .
חנו'הירונתעיקרשדתז

וקיורת
 

 פרעה חלום – למכה רפואה הקדמת
 

1.​Pharaoh's dream, which is mentioned in the Torah, 
certainly hints at an inner matter... And it may 
be said that this is that the bad cows swallowed 
the good ones, “and it was not known [by the 
appearance of the still-skinny cows] that they had 
come [within them]” (Bereishit 41:21) – even 
though all of their inner vitality was good, but 
it was not apparent. And through the virtue of the 
righteous Yosef, this closed gate was opened, and 

1 (Translated by David Strauss; edited by Sarah Rudolph) 
 

1 

 



ש�תבאואלכסנרנשה ,לעיל"ב"ה,

 דרישה ישיבת שמעוני יעל​

it became known that the main thing is the 
innerness… And likewise, on every holy Shabbat, 
which is the aspect of Yosef, it also opens up, as 
above, for the weekdays are material labors, and 
Shabbat is the inner vitality of the weekdays. For 
in materiality, the weekdays prepare for Shabbat, 
but regarding innerness, only [Shabbat] opens the 
vitality of the weekdays. (Sefat Emet, Miketz 
5633) 
 

 הרעות שפרות שזה וי"ל פנימי... לענין מרמז ודאי בתורה שנזכר פרעה חלום
 טוב. שהוא הפנימיות שלהם החיות שכל אף כו'. באו כי נודע ולא הטובות בלעו

 כי ונתוודע הסגור השער זה נפתח הצדיק יוסף מדת וע"י זה. ניכר שלא אך
 כנ"ל נפתח ג"כ יוסף בחי' שהוא קודש שבת בכל וכן כנ"ל... הפנימיות העיקר.

 כי החול. ימות של הפנימי חיות הוא והשבת .גשמיות מלאכות הם החול שימי
 החול ימות חיות פותח רק ובפנימיות לשבת. מכין חול בגשמיות

 
2.​The dream of Pharaoh, which is written in the 

Torah, and it is also written: "The dream is one" 
(Bereishit 41:26) – it seems that we should learn 
from it about His service, that it should come 
from a place of unity and innerness. That is to 
say, it hints that even the days of famine are 
only because of the concealment of the days of 
nature2 in them, as it is written that the six 
days of creation will be closed and covered with 
husks and concealments, which are the days of 
famine, and from this the famine occurs.  
And this is what is said about Yosef: "And Yosef 
opened … in them [and dispensed grain to Egypt]" 
(Bereishit 41:56) – “in them,” specifically. For 
holiness is found hidden in them, for whoever is 
able to open. And this is the aspect of Yosef. 
Also, the aspect of Shabbat, as it is written: "On 
the day of Shabbat it shall be opened" (Yechezkel 
46:1). That is, the connection of everything to 
the fundamental point. And it can be said that he 
is called Yosef because everything is only an 
addition (tosefet) to the main point, for he never 
forgot his nourishment from the main point. (Sefat 
Emet, Miketz 5632) 

 לעבודתו ממנו ללמוד שיש נראה הוא. אחד חלום כתיב וגם בתורה שנא' פרעה חלום
 ע"י רק הוא הרעב ימי גם כי שמרמז ר"ל והפנימיות. האחדות ממקום שהוא ית'

 בקליפות ומכוסה כו' סגור יהי' המעשה ימי ששת כמ"ש בהם הטבע ימי הסתרת
 בהם בהם. אשר כו' ויפתח ביוסף וז"ש הרעב. נעשה ומזה הרעב ימי שהם והסתרות

2 Editor's note: It may be that the Hebrew word teva (nature) is an 
error and should have said sova (plenty), in contrast to famine, but 
we have not seen evidence for that other than context. 
2 

 



ש�תבאואלכסנרנשה ,לעיל"ב"ה,

 דרישה ישיבת שמעוני יעל​

 בחי' גם יוסף בחי' והוא לפתוח. שיכול למי בהם בהסתר הקדושה שנמצאת דייקא.
 וי"ל העקריות. בנקודה הכל התקשרות והיינו יפתח. השבת ביום דכתיב שבת

 היניקה ממנו נשכח לא לעולם כי העיקר על תוספות רק שהכל ע"ש יוסף שנקרא
 .מהעיקר

 
 

3.​And what one must learn from this parasha is to 
prepare oneself on the good days, on which the 
holiness is revealed. To well establish the 
illuminations in the heart so they will be 
[present] on the bad days, when the holiness is 
concealed. As it is written: "On a day of good, be 
joyful (lit., ‘in the good’)" (Kohelet 7:14) – 
“be” meaning to establish the illumination in the 
person's body. "And on a day of adversity, see 
[now how to act later]" (ibid.). Because before 
every trial, there is an illumination, how to 
learn about what will follow… And so too, the 
entire exile is that innerness is concealed, 
clothed by the bad cows, to the point that the 
inner strength is forgotten, as above. And by 
keeping the covenant, as above, in every deed, one 
can find the illumination even in exile. (Sefat 
Emet, Miketz 5631, Shabbat Chanuka and Rosh 
Chodesh Tevet) 

 

 בהם. הקדושה שנתגלה הטובים בימים לעצמו להכין זו מפרשה ללמוד שיש ומה
 ביום וכמ"ש נסתרת. כשהקדושה הרע ימי על להיות כדי היטב בלב ההארות לקבוע
 להתנהג איך עתה ראה רעה וביום האדם. בגוף ההארה לקבוע הי' פי' בטוב היה טובה
 זה הוא הגלות כל וגם ...אח"כ על ללמוד איך הארה יש נסיון כל קודם כי אח"כ.

 וע"י כנ"ל. הפנימי כח שנשכח עד כו' הרעות פרות בהתלבשות הפנימיות שנסתר
 בגלות. גם ההארה למצוא יכולין מעשה. בכל כנ"ל הברית שמירת

 

 
 

The Sefat Emet's perception raises a big question: Why 
must we live facing difficulty and challenge? Why does 
holiness serve as a harbinger of difficulties with which 
we will have to contend?  

 
4.​Ten famines came to the world. One during the days 

of Adam; one during the days of Lemekh; one during 
the days of Avraham; one during the days of 
Yitzchak; one during the days of Yaakov; one 
during the days of Eliyahu; one during the days of 
Elisha; one during the days of David; one during 

3 

 



ש�תבאואלכסנרנשה ,לעיל"ב"ה,

 דרישה ישיבת שמעוני יעל​

the days when the judges judged; and one that is 
[still] progressing and coming to the world…​
Rav Huna said in the name of Rabbi Shmuel: It 
would have been appropriate for the main 
manifestation of them to have been during the days 
of Shaul, and it was not appropriate for them to 
have been during the days of David. [But] because 
Shaul was an offshoot of a sycamore tree, and 
would have been unable to withstand it, the Holy 
One, blessed be He, transferred it and brought it 
to David, who is the offshoot of an olive tree, 
and [he] was able to withstand it… 
Thus all of them did not come upon lowly people, 
but rather to mighty people, who were able to 
withstand it. (Ruth Rabba 1, 4)3 

 
 אברהם, בימי ואחד למך, בימי אחד הראשון, אדם בימי אחד לעולם, באו רעבון עשרה
 בימי ואחד אלישע, בימי ואחד אליהו, בימי ואחד יעקב, בימי ואחד יצחק, בימי ואחד
 רבי בשם הונא ר' לעולם... ובא שמתגלגל ואחד השופטים, שפוט בימי ואחד דוד,

 דוד, בימי לבא ראוי היה ולא שאול בימי לבא ראוי היה שלהם אוותנטייה עיקר שמואל
 הוא ברוך הקדוש גלגלו בו, לעמוד יכול ולא שקמה של גרופית שאול שהיה ידי ועל

 בבני באו לא כולם כך בו... לעמוד יכול והיה זית של גרופית שהוא דוד אצל והביאו
 בהן. לעמוד יכולין שהיו גבורים אדם בבני אלא שפופין אדם

 
5.​"And there was famine in the land, besides the 

first famine [which was in the days of Avraham]" 
(Bereishit 26:1). This implies that the first 
famine was also still there. And this is in 
accordance with the midrash that ten famines came 
to the world, and all of them were in the days of 
great men. For they are concealments that must be 
repaired in the lower realms. Therefore, Avraham, 
our father, repaired the famine and opened the 
door to serve God with the aspect of love. And it 
is known that every quality has a concealment, for 
there is good love and bad love, for after the sin 
there are mixtures in everything. And so in every 
person, after every attainment there goes with it 
opposition and concealment. But the Holy One, 
blessed be He, creates the remedy before the 
problem. After the service of Avraham Avinu, of 
blessed memory, came the famine that was 
specifically designated to be rectified by the 
service of Avraham Avinu, of blessed memory. And 
so it is forever. (Sefat Emet, Toldot 5644) 

 הראשון. הרעב גם הי' שעדיין משמע כו'. הראשון הרעב מלבד בארץ רעב ויהי
 כי כו'. גדולים אנשים בימי וכולן לעולם באו רעבון עשרה המדרש עפ"י הוא והענין

3 The midrash appears in expanded form in Bereishit Rabba 64, 2.  
4 

 



ש�תבאואלכסנרנשה ,לעיל"ב"ה,

 דרישה ישיבת שמעוני יעל​

 תיקן אבינו אברהם ולכן .אותם לתקן התחתונים שצריכין הסתרות המה
 שיש הסתר יש מדה שלכל וידוע אהבה. בבחי' ה' לעבוד פתח ופתח הרעבון
 בכל בפרט וכן תערובות. דבר בכל יש החטא אחר כי רעה ואהבה טובה אהבה

 הוא ברוך הקדוש רק והסתר. התנגדות עמו הולך השגה ענין כל אחר אדם
 מיוחד שהי' הרעבון בא אע"ה אברהם עבודת ואחר .למכה קודם רפואה בורא

 לעולם. הוא וכן אאע"ה. עבודת ע"י שיתוקן

  
6.​Therefore, a servant of God who complains when he 

sees various concealments in his service of God – 
it is not out of wisdom that he asks about this. 
For, on the contrary, the concealment came to him 
for his good, at the very time when he already has 
the power to fix it. (Ibid.) 

 ע"ז. שאל מחכמה לא ה'. בעבודת שונות הסתרות בראותו שמתרעם ה' עובד לכן
  לתקנו. ידו לאל יש שכבר הזמן באותו ההסתר לו בא לטובה אדרבא כי

 
 

 
7.​And this is the very matter that Chazal said, that 

the patriarchs chose exile. As it is written: 
"Their rock sold them" (Devarim 32:30). That is, 
they wished to leave this work to their 
descendants, to repair and  
clarify the glory of His kingdom, even in times of 
famine and exile.  

 

 שרצו פי' כו'. מכרם צורם כמ"ש הגלות. בחרו האבות חז"ל שכ' הענין עצמו וזה
 הרעבון בימי גם ית' מלכותו כבוד ולברר לתקן אחריהם בזרעם זו עבודה להשאיר
 והגלות.

 
 

The Sefat Emet here is referencing a midrash that is not 
easy to read:  

 
8.​Rabbi Chanina bar Pappa said: Avraham chose exile. 

From where is this derived? As it is stated: "If 
not because their rock sold them" (Devarim 23:20) 
– this is Avraham, as it is stated: "Look to the 
rock from which you were hewn" (Yeshayahu 51:1). 
"And the Lord gave them up" (Devarim 32:30) – that 
the Holy One, blessed be He, agreed with him. 
(Shemot Rabba 51, 7)4 

 

4 A sharper formulation is found in Bereishit Rabba 44, 21. In the 
framework of this shiur, we will focus on the words brought by the 
Sefat Emet and not delve into explaining the midrashim.  
5 

 



ש�תבאואלכסנרנשה ,לעיל"ב"ה,

 דרישה ישיבת שמעוני יעל​

 כי לא "אם לב( )דברים שנא' ומנין? הגליות, לו בירר אברהם פפא: בר חנינא א"ר
 "וה' חוצבתם", צור אל "הביטו נא( )ישעיה שנאמר אברהם, זה – מכרם" צורם

 אחריו. הוא ברוך הקדוש שהסכים – הסגירם"

 
9.​"Who performed miracles for our fathers in those 

days at this time":" ההם בימים לאבותינו נישים שעשה  
הזה בזמן  " 

 
In the words of the blessing, "Who performed 
miracles for our fathers in those days at this 
time." For all the miracles that were performed for 
us were not by chance. And all of them were 
salvation and preparation for the generations. And 
it is stated that the days of Chanuka illuminate the 
days of Tevet, for they are dark days. And the Holy 
One, blessed be He, provided a remedy before the 
problem, and prepared for us these illuminations for 
salvation for the days to come. (Sefat Emet, Chanuka 
5660) 

 
 היו לא לנו שנעשו הנסים כל כי הזה. בזמן ההם בימים נסים שעשה הברכה בנוסח

 שהימים טבת לימי מאירים חנוכה ימי כי ואיתא לדורות. והכנה ישועה וכולם במקרה.
 על לישועה ההארות אותן לנו והזמין למכה קודם רפואה מכין והקב"ה חשוכים. הם אלו

 הבאים. הימים

 
10.​ And therefore, we must seek to receive 

illumination from these days so it can remain in 
the soul. And therefore we say: "Who performed 
miracles… at this time," because these miracles 
are especially needed in these days. (Ibid.) 

 ולכן האדם. בנפש נשאר להיות אלו מימים הארה לקבל לבקש צריכין ולכן
 הללו. בימים ביחוד הנסים לאלה שנצרכים הזה. בזמן נסים שעשה אומרים

 
11.​ And behold, three festivals in the year 

illuminate the whole year. But afterwards, when we 
descended into exile and the days of darkness 
multiplied, the Holy One, blessed be He, provided 
us with more festivals, Chanuka and Purim, to 
illuminate the days of darkness, as it is written: 
"Your wonders and Your thoughts are toward us" 
(Tehillim 40:6). (Ibid.) 
 

 ימי ונתרבו בגלות כשירדנו אח"כ אבל השנה. לכל מאירים בשנה מועדות שלשה והנה
 החושך לימי לנו להאיר ופורים חנוכה מועדות עוד הוא ברוך הקדוש לנו הזמין החושך.

 אלינו. ומחשבותיך נפלאותיך כדכ'

 

6 

 


