### משנת מנחות

### Rabbi Joshua Kulp

Types of Minhah offerings:

1) The minchah that accompanies other sacrifices.

—Grain offerings that are accompanied by a libation. These are mandatory for olot and shelamim (zevah). The minhah is mixed with oil and it is entirely burnt on the altar. With it is brought a wine offering. An "issaron" is a tenth of an ephah. Estimates put this at about 2 liters, but of course this is just an estimate.

במדבר פרק טו פסוק ג - ז (פרשת שלח)

- (ג) וַצְשִׂיתֶם אִשֶּׁה לַיקֹנְק עֹלָה אוֹ זֶבַח לְפַלֵּא נֶדֶר אוֹ בִנְדָבָה אוֹ בְּמֹעֲדֵיכֶם לַצְשׁוֹת רֵיחַ נִיחֹחַ לַיקֹנְק מִן הַבְּקָר אוֹ מִן הַצֹּאן:
  (ד) וְהַקְרִיב הַמַּקְרִיב קּרְבָּנוֹ לַיקֹנָק מִ**נְּחָה סֹלֶת שָשִׂרוֹן בְּלוּל בִּרְבִעִית הַהִּין שָׁמֶן:** (ה) וְיַיִן לַנֶּסֶף רְבִיעִית הַהִּין: (ז) אוֹ לָאַיִל תַּעֲשֶׂה מִ**נְחָה סֹלֶת שְׁנֵי עֲשְׂרֹנִים בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן שְׁלִשִׁית הַהִּין**: (ז) אוֹ לָאַיִל תַּעֲשֶׂה מִנְּחָה סֹלֶת שְׁנֵי שֶשְׂרֹנִים בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן שְׁלִשִׁית הַהִּין: (ז) וְיַיִן לַנֶּסֶף שְׁנִית הַהִּין הַקְּרִיב רֵיחַ נִיחֹחַ לִיקֹנָק:
- 2) Stand-alone public minchah offerings
  —The omer minchah. A handful is burnt on the altar and the rest is eaten by the kohanim. The rabbis interpret minchat bikkurim as referring to the omer, which is a "first fruit" sacrifice

ויקרא פרק ב פסוק יד - טז (פרשת ויקרא)

(יד) וְאָם תַּקְרִיב **מִנְחַת בִּכּוּרִים** לַיקֹּוֶק אָבִיב קָלוּי בָּאֵשׁ גֶּרֶשׁ כַּרְמֶל תַּקְרִיב אֵת מִנְחַת בִּכּוּרֶיך: (טו) וְנָתַתָּ עָלֶיהָ שֶׁמֶן וְשַׂמְתָּ עָלֶיהָ לְבֹנָה מִנְחָה הִוּא: (טז) וְהִקְטִיר הַכּּהֵן אֶת אַזְּכָּרְתָה מִגְּרְשָׂה וּמִשֵׁמְנָה עַל כָּל לְבֹנָתִה אִשֶּׁה לַיקֹנְק:

ויקרא פרק כג פסוק י - יא (פרשת אמור)

(י) דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם כִּי תָבֹאוּ אֶל הָאָרָץ אֲשֶׁר אֲנִי נֹתֵן לָכֶם וּקְצַרְתֶּם אֶת קְצִירָהּ וַהְבַאתֶם אֶת עֹמֶר רֵאשִׁית קִצִירְכֶם אֵל הַכֹּהָן: (יא) וְהָנִיף אֵת הַעֹמֶר לִפְנֵי יִקֹוֹק לִרצֹנְכֶם מִמְּחַרַת הַשַּׁבָּת יִנִיפַנּוּ הַכֹּהָן:

שתי הלחם—The loaves brought on Shavuot—eaten by the kohanim

ויקרא פרק כג פסוק טו - יז (פרשת אמור)

(טו) וּסְפַרְתָּם לָכֶם מִמֶּחֲרַת הַשַּׁבָּת מִיּוֹם הָבִיאֲכֶם אֶת עֹמֶר הַתְּנוּפָה שֶׁבַע שַׁבָּתוֹת תְּמִימֹת תִּהְיֶינָה: (טז) עַד מִמְּחֲרַת הַשַּׁבָּת הַשְּׁבִיעִת תִּסְפְּרוּ חֲמִשִּׁים יוֹם וְהִקְרַבְתָּם **מִנְּחָה חֲדָשָׁה** לַיקֹנָק: (יז) מִמּוֹשְׁבֹתֵיכֶם תָּבִיאוּ לֶחֶם תְּנוּפָה שְׁתַּיִם **שְׁנֵי עֲשְׂרֹנִים** סֹלֶת תִּהְיֶינָה חָמֵץ תֵּאָפֶינָה בִּכּוּרִים לַיקֹנָק:

Shewbread—eaten by the kohanim

ויקרא פרק כד פסוק ה - ט (פרשת אמור)

(ה) וְלָקַחָתָּ סֹלֶת וְאָפִיתָ אֹתָה שְׁתֵּים עֶשְׁרֵה חַלּוֹת **שְׁנֵי עֲשְׂרֹנִים** יִהְיֶה הַחַלְּה הָאֶחָת: (ו) וְשַׂמְתָּ אוֹתָם שְׁתַּיִם מֵעֲרֶכוֹת שֵׁשׁ הַמַּעֲרֶכֶת עַל הַשֵּׁלְחָן הַטָּהֹר לִפְנֵי יְלּוְלָן: (ז) וְנָתַתָּ עַל הַמַּעֲרֶכֶת לְבֹנָה זַכָּה וְהָיְתָה לַלֶּחֶם לְאַזְּכָּרְה אִשֶׁה לִילְוָלְ: (ז) וְנָתַתָּ עַל הַמַּעֲרֶכֶת לְבֹנָה וַלָּקָם לְאַהָּרוֹ וּלְבָנִיו וַאֲכָלְהוּ בְּמָקוֹם קְדֹשׁ הַשְּׁבָּת בְּיוֹם הַשַּׁבֶּת נְעַרְכֶנוּ לִפְנֵי יְלְוֶלְ חָק עוֹלָם: (ט) וְהָיְתָה לְאַהְרוֹ וּלְבָנִיו וַאֲכָלְהוּ בְּמָקוֹם קְדֹשׁ כִּיִשׁ קִדְשִׁים הוּא לוֹ מֵאִשֵּׁי יְלְוֶךְ חָק עוֹלָם:

### 3) Personal stand-alone minchah offerings

The offering brought by a poor person when transgressing testimonial oaths, other types of oaths (שבועת ביטוי) or defiling the Temple (all listed in Leviticus 5).

ויקרא פרק ה פסוק יא - יב (פרשת ויקרא)

(יא) וְאָם לֹא תַשִּׂיג יָדוֹ לִשְׁתֵּי תֹרִים אוֹ לִשְׁנֵי בְנֵי יוֹנָה וְהֵבִיא אֶת קָרְבָּנוֹ אֲשֶׁר חָטָא **עֲשִׂירִת הָאֵבָּה סֹלֶת** לְחַטָּאת לֹא יָשִׁים עָלֶיהָ שֶׁמֶן וְלֹא יִתֵּן עָלֶיהָ לְבֹנָה כִּי חַטָּאת הִוא: (יב) וֶהֲבִיאָה אֶל הַכֹּהֵן וְקָמֵץ הַכֹּהֵן מִמֶּנָה מְלוֹא קַמְצוֹ אֶת אַזְכָּרָתָה וְהִקְטִיר הַמֹּזַבַּחָה עַל אשׁי יִקֹנִק חַטֵּאת הוא

מנחת סוטה—Sotah (most of this is dealt with in Masechet Sotah). Also called מנחת קנאות, the minchah of jealousy. Eaten by the kohanim.

במדבר פרק ה פסוק יב - טז (פרשת נשא)

(יב) דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם אִישׁ אִישׁ כִּי תִשְׂטָה אִשְׁתּוֹ וּמְעֲלָה בוֹ מָעַל: (יג) וְשָׁכַב אִישׁ אֹתָה שִׁכְבַת זֶרע וְנִץלַם מֵעֵינֵי אִישָׁה וְנְסְתְּרָה וְהִיא נִטְמָאָה וְעֵד אֵין בָּה וְהִוּא לֹא נִתְפָּשָׁה: (יד) וְעָבַר עָלָיו רוּחַ קִּנְאָה וְקְנֵּא אֶת אִשְׁתּוֹ וְהִיא לֹא נִטְמָאָה: (טו) וְהֵבִיא אֶת אִשְׁתּוֹ אֶל הַכּהֵן וְהַבִּיא אֶת נְיִם לָא יִצֹק עָלָיו שָׁמֶן וְלֹא יִתֵּן עָלָיו לְבֹנָה כִּי מִנְחַת קְנָאֹת הוּא מִנְחַת זִּכְּרוֹן קַרְבָּנָה עַלֶּיה עַשְׂיִרִת הָאֵיפָה קָמַח שְׁעֹרִים לֹא יִצֹק עָלָיו שֶׁמֶן וְלֹא יִתֵּן עָלָיו לְבֹנָה כִּי מִנְחַת קְנָאֹת הוּא מִנְחַת זְּכָּרוֹן מַמֵּלְה לִפְנֵי יִקְוָק:

מנחת כהן המשיח—also called מנחת חביתין. This was offered by the Kohen Hagadol every day. The entire offering was burned.

שנחת חינוך—Dedication minhah. Brought by a priest on the day he is dedicated (educated?) to serve in the Temple, or by the Kohen Gadol when appointed.

ויקרא פרק ו פסוק יג - יד (פרשת צו)

(יג) זֶה קֶּרְבֵּן אַהַרֹן וּבָנָיו אֲשֶׁר יַקְרִיבוּ לַיקֹנֶק **בְּיוֹם הִמְּשֵׁח אֹתוֹ** עֲשִׂירִת הָאֵפָה סֹלֶת מִנְחָה **תִּמִיד** מַחֲצִיתָה בַּבּקֶר וּמַחֲצִיתָה בָּעָרָב: (יד) עַל **מַחֲבַת** בַּשֶּׁמֶן תֵּעָשֶׂה מֻרְבֶּכֶת חְּבִיאֶנָּה תַּפִינֵי מִנְחַת פִּתִּים תַּקְרִיב רִיחַ נִיחֹחַ לַיקֹנֶק: (טו) וְהַכּּהֵן הַמְּשִׁיחַ תַּחָתִּיו מִבַּנֵיו יַצַשֶּׁה אֹתָה **חָק עוֹלָם** לַיקֹנֵק כַּלִיל תָּקטָר: (טוֹ) וְכַל מִנְחַת כֹהֵן כַּלִיל תִּקְנֵח וֹ

4) Voluntary stand-alone offering

מנחת נדבה—Voluntary minhah. There are five types of these:

ויקרא פרק ב פסוק א - ז (פרשת ויקרא)

1) מנחת סולת

(א) וְנֶפֶשׁ כִּי תַקְרִיב קֶרְבַּן מִנְחָה לֵיקֹוָק **סֹלֶת** יִהְיֶה קֶרְבָּנוֹ וְיָצֵק עָלֶיהָ שֶׁמֶן וְנָתַו עָלֶיהָ לְבֹנָה: (ב) וֶהֶבִיאָה אֶל בְּנֵי אַהַרֹן הַכּּהְנִים וְקָמֵץ מִשָּׁם מְלֹא קַמְצוֹ מִסְּלְתָּה וּמִשַּׁמְנָה עַל כָּל לְבֹנָתָה וְהִקְטִיר הַכֹּהֵן אֶת אַזְכָּרְתָה הַמִּזְבֵּחָה אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לֵיקֹוַק: (ג) וְהַנּוֹתֶרַת מִן הַמִּנְחָה לְאָהָרֹן וּלְבָנָיו קֹדֵשׁ קָדָשִׁים מֵאִשֵּׁי יִקֹוַק: ס

### מנחת מאפה תנור (Oven) חלות 3) מנחת מאפה תנור רקיקים

(ד) וְכִי תַקָּרָב קָרְבַּן מִנְחָה **מַאֲפָה תַנוּר** סֹלֶת **חַלּוֹת** מַצֹּת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן וּרְקִיקֵי מַצּוֹת מְשָׁחִים בַּשָּׁמֶן: ס

### 4) מנחת מחבת Griddle

(ה) וָאָם מִנְחָה עַל הַמַּחַבַת קַרְבָּגַךְ סֹלֶת בִּלוּלָה בַשֶּׁמֶן מַצָּה תָהָיֵה: (ו) פָּתוֹת אֹתָה פִּתִּים וָיַצַקְתַּ עַלֵיהָ שָׁמֶן מִנְחָה הָוא: ס

### Pan מנחת מרחשת (5

(ז) וָאָם מָנָחַת מַרָחָשֶׁת קַרְבַּנַדְּ סֹלֶת בַּשָּׁמֵן תֵּעֲשֶׂה

The four acts of avodah for a minhah:

- 1) קמיצה—the taking of a handful
- 2) נתינת הקמיצה בכלי שרת—putting the handful into the vessel
- 3) הולכת למזבה—bringing it to the altar
- 4) הקטרתו על המזבח—burning it on the altar

These four "acts" correspond to the four acts for slaughtering an animal sacrifice (slaughtering, receiving the blood in a vessel, bringing it to the altar, and throwing it on the altar).

If one performs one of these acts with the intention of offering it at the wrong time, he makes it into פיגול. If he offers it with the intention of eating it in the wrong place, he disqualifies it. These laws are mostly the same laws that are in Zevahim about animal sacrifices.

### ויקרא פרק ז פסוק יח (פרשת צו)

(יח) וְאָם הַאָּכֹל יֵאָכֵל מִבְּשַׂר זֶבַח שְׁלָמָיו בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי לֹא יֵרֶצֶה הַמַּקְרִיב אֹתוֹ לֹא יֵחָשֵׁב לוֹ **פִּגוּל יִהְיֶה** וְהַנֶּפֶשׁ הָאֹכֶלֶת מִמֶּנוּ צֲוֹנָה תִּשָׂא:

### רש"י ויקרא פרק ז פסוק יח (פרשת צו)

(יח) ואם האכל יאכל וגו' - במחשב בשחיטה לאכלו בשלישי הכתוב מדבר.

### ויקרא פרק יט פסוק ה - ז (פרשת קדושים)

- (ה) וְכִי תִזְבְּחוּ זֶבַח שְׁלָמִים לַיקֹנָק לִרְצֹנְכֶם תִּזְבָּחָהוּ: (ו) בְּיוֹם זִבְחַכֶם יֵאָכֵל וּמִמְּחָרָת וְהַנּוֹתָר עַד יוֹם הַשְּׁלִישִׁי בָּאֵשׁ יִשְּׂרֵף:
  - (ז) וְאָם הַאָּכֹל זַאָבֵל בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי **פּגוּל הוּא** לֹא יֵרֶצֶה: (ח) וְאֹכְלָיו עֲוֹנוֹ יִשָּׂא כִּי אֶת קֹדֶשׁ יְקֹוְק חִלֵּל **וְנִכְרְתָה הַּנֶּפְשׁ** הַהִוֹא מֵעֵמֶיהָ:

### רש"י ויקרא פרק יט פסוק ז (פרשת קדושים)

(ז) ואם האכל יאכל וגו' - אם אינו ענין לחוץ לזמנו, שהרי כבר נאמר (ויקרא ז יח) ואם האכל יאכל מבשר זבח שלמיו וגו', תנהו ענין לחוץ למקומו.

### The Procedure for bringing the minchah (from Tiferet Yisrael commentary)

He brings one-tenth of an ephah of fine flour and one log of oil. He first places a small amount of the oil into a non-sacred vessel, and the fine flour on top of it. Then he again pours a small amount of oil onto the flour and mixes everything together. After the mixing, he transfers it into a service vessel (some hold that the mixing itself must take place in a service vessel), and he pours onto it the remainder of the oil from the log, and places a handful of frankincense on it. He brings it to the priest.

The priest takes it and brings it to the southwestern corner of the altar, and offers the vessel containing the meal offering against the edge of that corner. Then the priest gathers all the kernels of frankincense on the meal offering to one side, so that no kernel of it will become mixed with the meal offering, and he removes a handful (kemitzah) of the meal offering.

He places the handful into another service vessel, gathers all the frankincense remaining from the leftovers, and places it on top of the handful. He brings it up to the altar, salts it, and burns it; the remainder is eaten.

### For the pan or deep-pan meal offering:

After the mixing described above, he kneads the meal offering with lukewarm water and bakes it in a pan (a shallow vessel) or a deep-pan (a deep vessel), depending on what he vowed—ten unleavened cakes. After they are baked, he crumbles the cakes into pieces the size of olives, pours the remaining oil from the log onto the crumbled pieces, and places everything into a service vessel, then puts a handful of frankincense on it.

He brings it to the priest, and the priest performs with it the same procedure as with the fine flour offering.

### For the oven-baked meal offering:

If he vowed to bring loaves, then oil is not placed in a non-sacred vessel first as with the other offerings; instead, he mixes the flour immediately with all the oil, and kneads it with lukewarm water. He then bakes it in the Temple oven without a vessel—ten loaves—and crumbles them, places the crumbled pieces into a service vessel, puts frankincense on them, and brings them to the priest.

The priest performs with it as with the other meal offerings.

But if he vowed to bring wafers, he immediately kneads the flour with lukewarm water without any oil at all, and makes ten wafers, and bakes them in the Temple oven. After baking, he takes the log of oil and smears it onto the wafers. According to Maimonides, he smears and re-smears them until the entire log of oil is absorbed into them; according to other opinions, he smears them only once in the shape of the Greek letter chi (X), and the remainder of the oil is eaten by the priests.

The oil-smeared wafers are then crumbled into pieces and placed into a service vessel. He places a handful of frankincense on them, and the priest brings it to the altar, removes a handful, and offers it on the altar.

(Tiferet Yisrael)

#### פרק א

### Minchah One

These minchah offerings were offered with the wrong intent. This is part of the rabbinic emphasis on intent. To the rabbis, it is not enough that the steps to perform the sacrifice were properly executed. The intention has to be correct. For most offerings, if the intent is wrong, the minchah can be eaten, but another minchah must be brought in its place. The exceptions are the sinner and sotah menahot. These menahot are compared to the hatat animal offering and a hatat offered without the intent of it being for the owner cannot be eaten (Zevahim 1:4).

### Mishnah 2

The first part of the mishnah lists those who cannot offer the minchah. This disqualifies the entire offering. This same mishnah is found in Zevahim 2:1.

The handful should be neither too much, nor too little.

מברץ—overflowing.

How must he do it? He stretches his fingers over his palm. מיזוה א

ַּכֶּל הַמְּנָחוֹת שֶׁנִּקְמְצוּ שֶׁלֹא לִשְׁמָן, כְּשֵׁרוֹת, אֶלָּא שֶׁלֹא עָלוּ לַבְּעָלִים מִשׁוּם חוֹבָה, חוּץ מִמְּנְחַת חוֹטֵא, וּמִנְחַת קְנָאוֹת.

מָנְחַת חוֹטֵא וּמִנְחַת קָנָאוֹת שֶׁקְמָצָן שֶׁלֹּא לִשְׁמָן, נָתַן בַּכְּלִי, וְהָלֵּדְ, וְהָקְטִיר שֶׁלֹא לִשְׁמָן, אוֹ לִשְׁמָן וְשֶׁלֹּא לִשְׁמָן, אוֹ שַׁלֹּא לשׁמוּ וַלשׁמוּ, פּסוּלוֹת.

בֵּיצַד לִשְׁמָן וְשֶׁלֹּא לִשְׁמָן, לְשֵׁם מִנְחַת חוֹטֵא וּלְשֵׁם מִנְחַת נְדָבָה, אוֹ שֶׁלֹא לִשְׁמָן וְלִשְׁמָן, לְשֵׁם מִנְחַת נְדָבָה וּלְשֵׁם מִנְחַת חוֹטֵא:

#### משנה ב

אַחַת מִנְחַת חוֹטֵא וְאַחַת כָּל הַמְּנָחוֹת שֶׁקְמֶצְן זָר, אוֹגַן, טְבוּל יוֹם, מְחָסֵר בָּגָדִים, מְחָסַר בִּפּוּרִים, שֶׁלֹא רְחוּץ יָדִיִם וְרַגְלַיִם, עָרֵל, טָמֵא, יוֹשֵׁב, עוֹמֵד עַל גַּבֵּי כֵלִים, עַל גַּבֵּי בְהַמָּה, עַל גַּבֵּי רַגְלֵי חֲבֵרוֹ, פָּסָל.

קָמֵץ בִּשְׂמֹאל, פָּסָל. בֶּן בְּתֵירָא אוֹמֵר, יַחֲזִיר וְיַחֲזֹר וְיִקְמֹץ בְּיָמִין. בְּיָמִין.

קָמַץ וְעָלָה בְיָדוֹ צְרוֹר אוֹ גַרְגִּיר מֶלַח אוֹ קֹרֶט שֶׁל לְבוֹנָה, פָּסַל, מִפְּנֵי שָׁאָמָרוּ, הַקֹּמֶץ הַיָּתֵר וְהָחָסֵר, פָּסוּל. אֵיזֵה הוּא הַיַּתַר, שֶׁקְמֵצוֹ מִבֹרַץ.

וָחַסֶר, שֶׁקְמַצוֹ בָרַאשֵׁי אֱצְבָּעוֹתַיו.

בִּיצֵד הוּא עוֹשֶׂה, פּוֹשֵׁט אֶת אֱצִבְּעוֹתֵיו עַל פַּס יָדוֹ:

משנה ג

ַרְבָּה שַׁמְנָה, וְחָסֵר שַׁמְנָה, חָסֵר לְבוֹנָתָה, פְּסוּלָה.

### Mishnah 3

Wrong intentions (see Zevahim 2:2-3) Category 1—to eat the minchah outside of the Temple. Disqualifies, but no karet. This is not the pigul referred to directly in the verse.

Category 2—to eat the minchah beyond the time allowed—disqualified and punished by karet. This is the biblical pigul.

In order to be deserving of pigul, the sacrifice must be offered correctly, with this one exception.

### Mishnah 4

If he mixes various problematic intentions, then the sacrifice is disqualified, but there is no karet.

R. Yehudah follows the first intention, but the sages follow either.

Rabbis love to discuss the question of half of a shiur—do they join together. This is a classic case

הַקּוֹמֵץ אֶת הַמִּנְחָה לֶאֱכֹל שְׁיֶרֶיהָ בַחוּץ, אוֹ כַזַּיִת מִשְּׁיֶרֶיהָ בַחוּץ, לְהַקְטִיר קַמְצָה בַּחוּץ, אוֹ כַזַּיִת מִקַמְצָה בַּחוּץ, אוֹ לְהַקְטִיר לְבוֹנֶתָה בַּחוּץ, פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרֵת.

לֶאֱכֹל שְׁיֶרֶיהָ לְמָחָר, אוֹ כַזַּיִת מִשְּׁיֶרִיהָ לְמָחָר, לְהַקְּטִיר קַמְצָה לְמָחָר, אוֹ כַזַּיִת מִקּמְצָה לְמָחָר, אוֹ לְהַקְטִיר לְבוֹנָתָהּ לְמַחַר, פּגוּל וְחַיַּבִין עַלִיו כַּרָת.

זֶה הַכְּלָל, כָּל הַקּוֹמֵץ, וְהַנּוֹתֵן בִּכְלִי, וְהַמְהַלֵּה, וְהַמַּקְטִיר, לֶאֱכֹל דָּבָר שֶׁדַּרְכּוֹ לֶאֱכֹל, וּלְהַקְטִיר דָּבָר שֶׁדַּרְכּוֹ לְהַקְטִיר, **תוּץ לִמְקוֹמוֹ**, כָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרֵת. **תוּץ לִזְמַנּוֹ**, פִּגוּל וְחַיָּבִין עָלָיו כָּרַת, וּבִלְבַד שֶׁיִּקְרַב הַמַּתִּיר כְּמִצְוָתוֹ.

בֵּיצֵד קָרַב הַמַּתִּיר כְּמִצְוָתוֹ. קָמֵץ בִּשְׁתִיקָה וְנָתַן בַּכְּלִי וְהָלֵּךְ וְהָקְטִיר חוּץ לִזְמַנוֹ, אוֹ שֶׁקָמֵץ חוּץ לִזְמַנוֹ וְנָתַן בַּכְּלִי וְהָלֵּךְ וְהָקְטִיר בִּשְׁתִיקָה, אוֹ שֶׁקָמֵץ וְנָתַן בַּכְּלִי וְהַלֵּךְ וְהָקָטִיר חוּץ לִזְמַנוֹ, זָה הוּא שֵׁקָרַב הַמַּתִּיר כִּמְצְוַתוֹ:

### משנה ד

בֵּיצֵד לֹא קָרַב הַמַּתִּיר כְּמִצְנָתוֹ. קָמֵץ חוּץ לִמְקוֹמוֹ, וְנָתַן בַּכְּלִי וְהִלֵּה וְהִקְטִיר חוּץ לִזְמֵנוֹ, אוֹ שֶׁקָמֵץ חוּץ לִזְמַנוֹ וְנָתַן בַּכְּלִי וְהִלָּה וְהִקְטִיר חוּץ לִמְקוֹמוֹ, אוֹ שֶׁקָמֵץ וְנָתַן בַּכְּלִי וְהִלֵּה וְהָקְטִיר חוּץ לִמְקוֹמוֹ, מִנְחַת חוֹטֵא וִמְנְחַת קְנָאוֹת שָׁקְמַצְן שֶׁלֹא לִשְׁמָן וְנָתַן בַּכְּלִי וְהִלֵּה וְהָקְטִיר חוּץ לִזְמַנָּן, אוֹ שֶׁקָמֵץ חוּץ לִזְמַנָּן, וְנָתַן בַּכְּלִי וְהִלֵּה וְהִקְטִיר שֶׁלֹא לִשְׁמָן, זֶה לִשְׁמָן, אוֹ שֶׁקָּמֵץ וְנָתַן בַּכְּלִי וְהִלָּה וְהִקְטִיר שֶׁלֹא לִשְׁמָן, זֶה הוּא שֶׁלֹא קָרַב הַמַּתִּיר כִּמְצַוְתוֹ.

לֶאֱכֹל כַּזַּיִת בַּחוּץ וְכַזַּיִת לְמָחָר, כַּזַּיִת לְמָחָר וְכַזַּיִת בַּחוּץ, כַּחֲצִי זַיִת בַּחוּץ וְכַחֲצִי זַיִת לְמָחָר, כַּחֲצִי זַיִת לְמָחָר וְכַחֲצִי זַיִת בַּחוּץ, פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרֵת.

אָמֵר רַבִּי יְהוּדָה, זֶה הַכְּלֶל, אִם מַחֲשֶׁבֶת הַוְּמֶן קָדְמָה לְמַחֲשֶׁבֶת הַמָּקוֹם, פִּגוּל וְחַיָּבִים עָלִיו כָּרַת. וְאִם מַחֲשֶׁבֶת הַמֶּקוֹם קָדְמָה לְמַחֲשֶׁבֶת הַוְּמֶן, פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרַת. וַחַכָּמִים אוֹמְרִים, זֶה וָזֶה פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרַת.

לֶאֱכֹל כַּחֲצִי זַיִת וּלְהַקְטִיר כַּחֲצִי זַיִת, כָּשֵׁר, שֶׁאֵין אֲכִילָה וָהַקְטָרָה מִצְטַרְפִּין: of categorical thinking. Two categories, each done with less than the mandated amount, do not add up.

### פרק ב'

#### Mishna One

The structure of this mishnah is strange. First R. Yose agrees and then we get the dispute. Explanation of R. Yose: Both the handful and the burning of the incense (mandatory in all personal menahot) are what allow the remainder of the minchah to be eaten. If one is performing one act that would permit, in this case, putting the handful of flour on the altar, with an improper intent about the other permitting act, then the act does not entail karet. But the sages disagree.

With flesh sacrifices, one who slaughters with the intent to burn the innards at the wrong time does entail karet?

R. Yose does not envision the incense as part of the minhah.

### Mishnah 2

בזיכין are dishes of incense.

R. Yose would hold that if the improper intent was only one of the two items, then there is no liability of karet for the second one. Again, R. Yose separates them into two different entities. The other rabbis do not.

The last part of the mishnah is also about connecting separate entities—either the two loaves or the two orders of the twelve loaves shewbread loaves.

### Mishnah 3

ויקרא פרק ז פסוק יב - יג (פרשת צו) (יב) אָם עַל תּוֹדָה יַקְרִיבֶנּוּ וְהָקְרִיב עַל זָבַח הַתּוֹדָה **חַלּוֹת מַצּוֹת** 

ֶּבְלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן וּרְקִיקֵי מֵצּוֹת מְשָׁחִים בַּשְּׁמֶן וְסֹלֶת מֻרְבֶּכֶת חַלֹּת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן: (יג) עַל חַלֹּת לֶחֶם חָמֵץ יַקְרִיב קֶרְבָּנוֹ עַל זָבַח תּוֹדַת שָׁלָמֵיו:

According to the rabbis, the todah sacrifice is accompanied by forty loaves of bread, 10 of which are hametz. Ten loaves of matzah, ten *rekikei*, and ten boiled loaves of matzah.

The sacrifice is the עיקר and the loaves are טפל, secondary. Our mishnah teaches that the wrong

### משנה א

הַקּוֹמֵץ אֶת הַמִּנְחָה לֶאֶכֹל שְׁיֶרֵיהָ אוֹ לְהַקְטִיר קַמְצָה לְמָחָר, מוֹדֶה רַבִּי יוֹטֵי בָּזֶה, שֶׁהוּא פִּגוּל וְחַיָּבִין עָלָיו כָּבת. לְהַקְטִיר לְבוֹנָתָה לְמָחָר, רַבִּי יוֹטֵי אוֹמֵר, פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָבת, וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, פִּגוּל וְחַיָּבִין עָלָיו כָּבַת. אָמְרוּ לוֹ, מַה שָׁנַה זוֹ מִן הַזָּבַח.

אָמַר לָהֶם, שֶׁהַזֶּבַח דָּמוֹ וּבְשָּׁרוֹ וְאֵמוּרָיו אֶחָד, וּלְבוֹנָה אֵינָה מְן הַמִּנְחָה:

#### משנה ב

שָׁחַט שְנֵי כְבָשִׁים לֶאֱכל אַחַת מִן הַחַלּוֹת לְמָחָר, הָקְטִיר שְׁנֵי כְזִיכִין לֶאֱכל אַחַד מִן הַסְּדָרִים לְמָחָר, רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, אוֹתָה הַחַלָּה וְאוֹתוֹ הַסֵּדֶר שֶׁחִשֵּׁב עָלָיו, פִּגוּל וְחַיָּבִין עָלָיו כָּרַת, וְהַשֵּׁנִי פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרַת.

וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, זֶה וָזֶה פָּגוּל וְחַיָּבִין עָלָיו כָּרֵת.

נִטְמֵאת אַחַת מָן הַחַלּוֹת אוֹ אַחַד מָן הַסְּדָרִים, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, שְׁנֵיהֶם יֵצְאוּ לְבֵית הַשְּׂרֵפָה, שֶׁאֵין קָרְבַּן צִבּוּר חַלוּק.

ַוַחַכַמִים אוֹמָרִים, הַטַּמֵא בָטִמְאַתוֹ, וַהַטַּהוֹר יַאַכֵּל:

#### משנה ג

הַתּוֹדָה מְפַגֶּלֶת אֶת הַלֶּחֶם, וְהַלֶּחֶם אֵינוֹ מְפַגֵּל אֶת הַתּוֹדָה. כֵּיצַד. הַשׁוֹחֵט אֶת הַתּוֹדָה לֶאֱכֹל מִמֶּנָּה לְמָחָר, הִיא וְהַלֶּחֶם מִפָּגַּלִין.

לֶאֱכֹל מָן הַלֶּחֶם לְמָחָר, הַלֶּחֶם מְפַנָּל וְהַתּוֹדָה אֵינָה מְפַנָּלֶת. הַכְּבָשִים מְפַנְּלִין אֶת הַלֶּחֶם, וְהַלֶּחֶם אֵינוֹ מְפַגֵּל אֶת הכבשים.

בֵּיצַד. הַשֹּׁוֹחֵט אֶת הַכְּבָשִׁים לֶאֱכֹל מֵהֶם לְמָחָר, הֵם וְהַלֶּחֶם מְבַּגָּלִים.

לֶאֱכֹל מִן הַלֶּחֶם לְמָחָר, הַלֶּחֶם מְפַּגָּל, וְהַכְּבָשִׁים אֵינָן מְפַּגַּלִין:

משנה ד

intention with the sacrifice disqualifies the loaves, but not the other way around.

The "sheep" here refers to the Shavuot sacrifice, which are accompanied by the two loaves.

Mishnah 4 deals with the libations accompany olot and shelamim sacrifices.

Again, the libations are secondary to the sacrifice.

Mishnah 5—this mishnah refers to the מתיר. This is the sacrificial element that allows the rest of the minhah to be eaten.

This mishnah continues to deal with a case where the kohen had improper intention with part of the minchah, but not the other.

There is no incense with the menahot brought by sinners. Therefore the sages can agree with R. Meir.

In order for the minchah to be eaten, both sheep must be offered. In order for the shewbread to be eaten, both dishes of incense must be offered.

The second sheep is not turned into pigul by improper intent with the first sheep. The two sheep are independent sacrifices.

An improper intent with the sheep not being sacrificed has no consequences.

הַגַבַח מִפַּגֵּל אֶת הַנְּסַכִין מִשֶּׁקַדִשׁוּ בְכַלִי, דְּבָרֵי רַבִּי מֵאִיר. וַהַנָּסַכִין אֵינַן מְפַגָּלִין אֶת הַזַּבַח.

בִּיצַד. הַשׁוֹחֵט אֶת הַזָּבַח לֵאֱכֹל מְמֵנוּ לְמָחָר, הוּא וּנְסָכָיו מְפַגָּלִין, לְהַקְּרִיב מִן הַנְּסָכִין לְמָחָר, הַנְּסָכִין מְפָגָלִין, וְהַגָּבַח

### 'משנה ה

פָּגֵּל בַּקֹמֶץ וְלֹא בַלְבוֹנָה, בַּלְבוֹנָה וְלֹא בַקֹמֶץ, רַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר, פִּגוּל וְחַיָּבִין עָלָיו כָּרֵת.

ַוַחַכָמִים אוֹמָרִים, אֵין בּוֹ כָרֵת, עַד שֶׁיִּפַגֵּל אֶת כָּל הַמַּתִּיר. מוֹדִים חַכַמִים לְרַבִּי מֵאָיר בִּמְנָחַת חוֹטֵא וּבִמְנָחַת קְנַאוֹת, שָׁאָם פָּגֵּל בַּקֹמֶץ, שֶׁהוּא פִגוּל וְחַיָּבִין עָלְיו כָּרֵת, שֶׁהַקֹּמֶץ הוא המתיר.

שַׁחַט אַחַד מָן הַכָּבַשִּׁים לֵאֵכֹל שָׁתֵּי חַלּוֹת לְמַחַר, הַקְטִיר אַחַד מִן הַבָּזִיכִים לֶאֵכֹל שְׁנֵי סְדָרִים לְמָחָר, רַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר, פָּגוּל וְחַיָּבִים עָלָיו כָּרַת. וַחֲכָמִים אוֹמָרִים, אֵין פָּגוּל, עַד שֶׁיְפַגֵּל אֶת כָּל הַמַּתִּיר.

שַחַט אַחַד מִן הַכָּבַשִּׁים לֵאֵכל מִמֵּנוּ לְמַחַר, הוּא פִּגוּל, וַחָבֵרוֹ כַשַׁר. לָאַכֹל מַחָבַרוֹ לְמַחַר, שָׁנִיהָם כִּשַׁרִים:

'פרק ג

### Mishnah 1

This exact same mishnah is found in Zevahim 3:3 Things that are not eaten don't count as food. Things not burned don't count as "things eligible for burning." So the material reality overrides the improper intent.

Note that R. Eliezer works according to a different system.

Again the rabbis love the issue of combining different problems, in this case "eating" and "burning" to note that these are separate entities. משנה א

הַקּוֹמֵץ אֶת הַמִּנְחָה לֶאֱכֹל דָּבָר שֶׁאֵין דַּרְכּוֹ לֶאֶכֹל, לְהַקְטִיר דָבָר שֶׁאֵין דַּרְכּוֹ לְהַקְטִיר, כָּשֵׁר. ַרַבִּי אֱלִיעֲזֶר פּוֹסֵל.

ָלָאֶכֹל דָּבָר שֶׁדַּרְכּוֹ לֶאֱכֹל, לְהַקְטִיר דְּבָר שֶׁדַּרְכּוֹ לְהַקְטִיר, ַפָּחוֹת מִכַּזַיִת, כָּשֵׁר. לֶאֱכֹל כַּחַצִי זַיִת וּלְהַקְטִיר כַּחַצִי זַיִת, בַשֶׁר, שַׁאֵין אַכִילַה וְהַקְטַרָה מִצְטַרְפִין:

'משנה ב

#### Mishnah 2

For how a minchah is offered, see above in the introduction.

Certain preparatory actions are considered non-essential. They do not disqualify the offering. Combined minchah offerings all put onto the altar do not disqualify one another.

R. Yehudah qualifies that if one minhah differs physically from another, it does disqualify the other because its mandated physical characteristics will be different from what is prescribed.

#### Mishnah 3

Note how interested the rabbis are in mixtures. This is one of their favorite topics.

Here two minchah offerings are mixed in together. If they can still be separated, no damage done. In section 2, a handful is mixed in to a minchah offering whose handful has not been removed. This should not be offered, because only the handful is offered. Not the whole minchah. And one cannot take two handfuls out, because the handful might not go with the proper minchah.

In this case, since the handful of both menahot was put on altar, ex post facto, both count. But ab initio, one should not offer the remainder.

שמות פרק כח פסוק לח (פרשת תצוה)

וְהָיָה עַל מֵצַח אַהָרֹן וְנָשָׂא אַהַרֹן אֶת עֲוֹן הַקְּדָשִׁים אֲשֶׁר יַקְדִּישׁוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְכָל מַתְּנֹת קָדְשֵׁיהֶם וְהָיָה עַל מִצְחוֹ תָּמִיד לְרָצוֹן לָהֶם לְפָנֵי יִקֹנִק:

The rabbis interpret this verse as referring to sins committed when sacrificing. But not all sins—only cases where the sacrifice itself was impure.

### Mishnah 4

The word here כמדת is unusual and seems to allude to another source.

תלמוד בבלי מסכת פסחים דף עז עמוד א ועשית עלתיך הבשר והדם, רבי יהושע אומר: אם אין דם -אין בשר, אם אין בשר - אין דם. רבי אליעזר אומר: דם - אף על פי שאין בשר

Dividing the handful into two parts, still leaves a full zayit in each part.

Mishnah 5

לא יָצַק, לא בָלַל, לא פָתַת, לא מָלַח, לא הַנִּיף, לא הָגִּישׁ, אוֹ שֶׁפְתָתָן פָּתִּים מְרֵבּוֹת, וְלֹא מְשָׁחָן, כְּשֵׁרוֹת.

נִתְעָרֵב אָמְצָה בְּקֹמֶץ חֲבֶרְתָּה, בְּמִנְחַת כֹּהֲנִים, בְּמִנְחַת כֹּהֵן הַמַּשִּׁיחַ, בִּמְנָחַת נָסָכִין, כִּשֵּׁרָה.

רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בְּמִנְחַת כֹּהֵן הַפֶּשִׁיחַ וּבְמִנְחַת נְּסָכִין, פְּסוּלָה, שֶׁזּוֹ בְּלִילָתָה עָבָה, וְזוֹ בְּלִילָתָה רַכָּה, וְהֵן בּוֹלְעוֹת זוֹ מזּוֹ:

#### 'משוה ג'

שָׁתֵּי מְנָחוֹת שֶׁלֹּא נִקְמְצוּ, וְנִתְעָרְבוּ זוֹ בָזוֹ, אָם יָכוֹל לִקְמֹץ מִזּוֹ בִּפְנֵי עַצְמָה, כְּשֵׁרוֹת. וְאָם לָאו, פּסוּלוֹת

הַקּמֶּץ שֶׁנִּתְעָרֵב בְּמִנְחָה שֶׁלֹּא נִקְמְצָה, לֹא יַקְטִיר. וְאִם הַקְטִיר, זוֹ שֶׁנִּקְמְצָה, עָלְתָה לַבְּעָלִים, וְזוֹ שֶׁלֹא נִקְמְצָה, לֹא עַלְתַה לָבְּעַלִים.

> נִתְעָרֵב קַמְצָה בִּשְׁיָרֵיהָ אוֹ בִשְׁיָרֵיהָ שֶׁל חֲבֶרְתָּה, לֹא יַקְטִיר. וְאָם הִקְטִיר, עָלְתָה לַבְּעָלִים.

נִטְמָא הַקּמֶץ וְהָקְרִיבוֹ, הַצִּיץ מְרַצֶּה. יָצָא וְהִקְרִיבוֹ, אֵין הַצִּיץ מְרַצֶּה, שֶׁהַצִּיץ מְרַצֶּה עַל הַטָּמֵא, וְאֵינוֹ מְרַצֶּה עַל היוֹצא:

#### משנה ד'

נִטְמְאוּ שְׁיָרֶיהָ, נִשְּׂרְפוּ שְׁיָרֶיהָ, אָבְדוּ שְׁיָרֵיהָ, כְּמִדַּת רַבִּי אֱלִיעֶזֶר, כְּשֵׁרָה. וּכְמִדַּת רַבִּי יְהוֹשֵׁעַ, פְּסוּלָה. שֶׁלֹא בִכְלִי שַׁרַת, פָּסוּלָה.

> רַבִּי שִׁמְעוֹן מַכְשִׁיר. הָקְטִיר קַמְצָה פַּצַמַיִם, כִּשֵׁרָה:

משנה ה' הַקֹּמֵץ, מִעוּטוֹ מִעַכֶּב אֵת רַבּוֹ. ויקרא פרק ב פסוק ב (פרשת ויקרא)

ָןהֶבִיאָה אֶל בְּנֵי אַהַרֹן הַכֹּהָנִים וְקָמֵץ מִשָּׁם **מְלֹא קָמְצוֹ** מִסְּלְתָּה וּמִשַּׁמְנָה עַל כָּל לְבֹנָתָה וְהָקְטִיר הַכֹּהֵן אֶת אַזְכַּרָתָה הַמִּזְבֵּחָה אָשָׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לַיקֹוַק:

Mishnah 6 is an excellent example of associative thinking in the Mishnah.

Notice the order in the mishnah. First numerical and all dealing with the Temple. Starting from 2 and going to 7. And then the writing mitzvot and one last non-Temple mitzvah.

ַהַעִשַּׂרוֹן, מִעוּטוֹ מִעֲכֵב אֵת רָבּוֹ. הַיַּיָן, מִעוּטוֹ מִעַכֵּב אֵת רָבּוֹ. הַשָּׁמֶן, מִעוּטוֹ מִעַכָּב אָת רְבּוֹ. הַסֹּלֵת וָהַשֵּׁמֶן מִעַכִּבִין זֵה אֵת זֵה. הַקֹּמֶץ וְהַלְּבוֹנָה מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֵה:

### 'משנה ו

ָשָׁנֵי שָּׁעַירֵי יוֹם הַכָּפּוּרִים מְעַכְּבַין זָה אֶת זָה. שָׁנֵי כָבִשֵּׂי עַצֵּרָת מִעַכִּבִין זֵה אֵת זֵה. שָׁתֵּי חַלּוֹת מְעַכְּבוֹת זוֹ אֵת זוֹ. שָׁנֵי סְדָרִים מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֶה. שָׁנֵי בִזִיכִין מְעַכִּבִין זֶה אֶת זֶה. הַסְּדָרִים וְהַבְּזִיכִין מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֶה. ָשָׁנֵי מִינִים שֶׁבַּנַזִיר, שָׁלֹשָׁה שֶׁבַּפַּרָה, אַרְבַּעָה שֶׁבַּתּוֹדָה, אַרְבָּעָה שֶׁבַּלּוּלָב, אַרְבָּעָה שֶׁבַּמְצֹרָע, מְעַכְּבִין זָה אֶת זֵה. יַשֶׁבַע הַזַּיוֹת שֶׁבַּפַּרָה מְעַכְּבוֹת זוֹ אֵת זוֹ. שֶׁבַע הַזָּיוֹת שֶׁל בֵּין הַבַּדִּים, וְשֶׁעַל הַפָּרֹכֶת, וְשֶׁעַל מְזְבַּח

### משנה ז'

הַזַּהַב, מִעַכִּבוֹת זוֹ אֵת זוֹ:

ָשָׁבְעָה קְנֵי מְנוֹרָה מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֶה. שָׁבָעַה נֵרוֹתֶיהָ מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֶה. שָׁהֵי פָרָשִׁיוֹת שֶׁבַּמְזוּזָה מְעַכְּבוֹת זוֹ אֶת זוֹ. וַאֲפִלּוּ כְתַב אָחַד מִעַכָּבַן. אַרְבַּע פֶּרָשִׁיּוֹת שֶׁבַּתְּפִלִּין מְעַכְּבוֹת זוֹ אֶת זוֹ. וַאֲפִלוּ כִתַב

אַחַד מְעַכְּבַן. אַרְבַּע מָצָיּוֹת מָעַכָּבוֹת זוֹ אֶת זוֹ, שֶׁאַרְבַּעְתַּן מִצְוָה אֶחָת.

ַרַבִּי יִשְׁמַעָאל אוֹמֶר, אַרְבַּעָתַּן אַרְבַּע מָצִוֹת:

### 'פרק ד

Chapter continues with previous one. Seems like it could not be attached because it would be too long.

זבחים פרק ד, משנה א

בֵּית שַׁמַאי אוֹמָרִים, כַּל הַנָּתַנִין עַל מִזְבֵּחַ הַחִיצוֹן, שֵׁאָם נָתַנַן מַתַּנָה אַחַת, כָּפַּר. וּבִחַטַאת, שָׁתֵּי מַתַּנוֹת. וּבֵית הָלֵּל אוֹמְרִים, אַף חַטָּאת שֶׁנְתָנָה מַתָּנָה אַחַת, כְּפֵּר.

Mishnayot 2 and 3 Refers to the musaf sacrifices in general and the Shavuot sacrifices in particular.

משנה א

ַהַתְּכֵלֶת אֵינָה מְעַכֶּבֶת אֶת הַלָּבָן, וְהַלָּבָן אֵינוֹ מְעַכֵּב אֶת

תִּפָלָה שֶׁל יָד אֵינָה מְעַכֶּבֶת שֶׁל רֹאשׁ, וְשֶׁל ראשׁ אֵינָה מְעַכֶּבֶת שֶׁל יָד.

הַסֹּלֵת וָהַשֶּׁמֵן אֵינַם מִעַכִּבִין אֶת הַיַּיַן, וַלֹא הַיַּיַן מְעַכְּבַן. ַהַמַּתָנוֹת שֶׁעַל מִזְבֵּחַ הַחִיצוֹן אֵינַן מְעַכְּבוֹת זוֹ אֶת זוֹ:

### 'משנה ב

ַהַפָּרִים וָהָאֵילִים וָהַכְּבָשִׂים אֵינַן מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֶה. רַבִּי שָׁמָעוֹן אוֹמֶר, אָם הַיוּ לַהֶם פַּרִים מְרָבִּים וָלֹא הַיוּ לַהֶם נָסַכִים, יָבִיאוּ פַר אֶחָד וּנְסָכָיו, וְלֹא יִקְרְבוּ כֻלָּן בְּלֹא נְסָכִין:

משנה ג'

Note how the sacrifices in Vayikra differ from those in Bemidbar.

The mishnah teaches that these are two separate entities:

1) Olot that accompany the two loaves:

### (ויקרא פרק כג פסוק יח – יט (פרשת אמור

יח) וְהָקְרַבְתֶּם עַל הַלֶּחֶם שִׁבְעַת בְּבָשִׂים הְּמִימִם בְּנֵי שָׁנָה וּפַּר)
בֶּן בָּקֶר אֶחָד וְאֵילִם שְׁנָיִם יִהְיוּ עֹלְה לֵיקֹוֹק וּמִנְחָתָם וְנִסְכֵּיהֶם
אִשֵׁה רֵיחַ נִיחֹם לַיקֹוֹק: (יט) וַעֲשִׂיתֶם שְׂעִיר עִוִּים אֶחָד לְחַטָּאת
וּשְׁנִיר בִבשִּים בִּנִי שׁנָה לְזָבח שֵׁלְמִים:

(כ) וְהַנִיף הַכּהֵן אֹתָם עַל לֶ**חֶם הַבְּבֻרִים** תְנוּפָה לִפְנֵי יְקוְֹק עַל **שִׁנֵי בְּבָשִים** קֹדֵשׁ יִהִיוּ לַיקוַֹק לַכֹּהֵן:

2) Olot that are musaf offerings.

### במדבר פרק כח פסוק כו - כז (פרשת פינחס)

(כו) וּבְיוֹם הַבִּכּוּרִים בְּהַקְרִיבְכֶם מִנְחָה חְדָשָׁה לֵיקֹוֹק בְּשָׁבֵעֹתֵיכֶם מִקְרָא קֹדֶשׁ יִהְיָה לָכֶם כָּל מְלֶאכֶת עֲבֹדָה לֹא תַעֲשׂוּ: (כוֹ) וְהִקְרַבְהָּם עוֹלָה לְרֵים נִיחֹם לֵיקֹוֹןק **פָּרִים בְּנֵי בָקְר שְׁנַיִם** איל אחד שבעה כבשים בִּני שנה:

### ויקרא פרק כג פסוק יז (פרשת אמור)

(יז) **מְמוֹשְׁבֹתֵיכֶם** תָּבִיאוּ לֶחֶם תְּנוּפָה שְׁתַּיִם שְׁנֵי עֲשְׂרֹנִים סֹלֶת תַּהָיֵינַה חַמֵץ תַּאָפִינַה בִּכּוּרִים לִיקֹוַק:

From this verse, Shimon ben Nanas learns that while in the midbar, the Israelites did not offer the loaves for Shavuot.

ויקרא פרק כג פסוק י (פרשת אמור)

(י) דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם כִּי תָבֹאוּ אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנִי נֹתֵן לָכֶם וּקְצַרְתָּם אֶת קְצִירָה וַהְבֵאתָם אֶת עמֶר צְאִירְכֵם אֵל הַכֹּהֵן:רֵאשִׁית קצִירְכֵם אֵל הַכֹּהֵן:

From here, R. Shimon learns that the sacrifices for Shavuot that are listed in Vayikra were not offered in the midbar. To R. Shimon the lambs were not offered in the midbar either.

The lambs can be eaten after the innards are burned on the altar. But what allows the loaves to be eaten is the sacrifice of the lambs. So there is no way to eat the loaves without the lambs.

ָהַפֶּר וְהָאֵילִים וְהַכְּבָשִׁים וְהַשָּׂעִיר אֵינָן מְעַכְּבִין אֶת הַלֶּחֶם, וְלֹא הַלֶּחֶם מְעַכְּבָן.

הַלֶּחֶם מְעַכֵּב אֶת הַכְּבָשִּׁים, וְהַכְּבָשִׁים אֵינָן מְעַכְּבִין אֶת הַלֶּחֵם, דְּבָרֵי רַבִּי עַקִיבָא.

אָמַר שִׁמְעוֹן בֶּן נַנָּס, לֹא כִי, אֶלָּא הַכְּבָשִׂים מְעַכְּבִין אֶת הַלֶּחֶם, וְהַלֶּחֶם אֵינוֹ מְעַכֵּב אֶת הַכְּבָשִׁים, שֶׁכֵּן מָצִינוּ, כְּשֶׁהִיוּ יִשְׂרָאֵל בַּמִּדְבָּר אַרְבָּעִים שָׁנָה, קָרְבוּ כְבָשִׁים בְּלֹא לֶחֶם, אַף כָּאן יִקְרְבוּ כְבָשִִים בְּלֹא לָחֶם.

אָמַר רַבִּי שָׁמְעוֹן, הַלָּכָה כְּדִבְרֵי בֶן נַנָּס, אָבָל אֵין הַטַּעַם כִּדְבָרָיו, שֶׁכָּל הָאָמוּר בְּחָמֵשׁ הַפְּקוּדִים, קָרַב בַּמִּדְבָּר. וְכָל הָאָמוּר בְּתוֹרַת כֹּהָנִים, לֹא קָרַב בַּמִּדְבָּר. מִשֶּׁבָּאוּ לָאָרֶץ, קַרְבוּ אֵלוּ וַאֲלֹוּ.

וּמִפְּנֵי מָה אֲנִי אוֹמֵר יִקְרְבוּ כְבָשִׁים בְּלֹא לֶחֶם, שֶׁהַכְּבָשִׁים מַתִּירִין אֶת עַצְמָן בְּלֹא לֶחֶם. לֶחֶם בְּלֹא כְבָשִׁים, אֵין לִי מִי יַתִּירָנוּ:

#### משנה ד'

הַתְּמִידִין אֵינָן מְעַכְּבִין אֶת הַמּוּסָפִים, וְלֹא הַמּוּסָפִים מְעַכְּבִין אֶת הַתְּמִידִים, וְלֹא הַמּוּסָפִים מְעַכְּבִין זֶה אֶת זֶה. לֹא הָקְרִיבוּ כָבֶשׁ בַּבֹּקֶר, יַקְרִיבוּ בֵּין הָעַרְבָּיִם. אָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן, אֵימָתִי, בִּזְמַן שֶׁהָיוּ אֲנוּסִין אוֹ שׁוֹגְגִין. אֲבָל אִם הָיוּ מְזִידִין וְלֹא הָקְרִיבוּ כָבֶשׁ בַּבֹּקֶר, לֹא יַקְרִיבוּ בֵּין הָעַרְבָּיִם. לֹא הִקְטִירוּ קְטֹרֶת בַּבּקֶר, יַקְטִירוּ בֵּין הָעַרְבָּיִם.

אָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְכֵלֶּה הָיְתָה קְרֵבָה בֵּין הָעַרְבָּים, שָׁצֵין מְחַנְּכִין אֶת מִזְבַּח הַזָּהָב אֶלָּא בִקְטֹרֶת הַסַּמִּים, וְלֹא מִזְבַּח הָעוֹלָה אֶלָּא בְתָמִיד שֶׁל שַׁחַר, וְלֹא אֶת הַשֵּׁלְחָן אֶלָּא בְלֶחֶם הַפָּנִים בְּשַׁבָּת, וְלֹא אֶת הַמְּנוֹרָה אֶלָּא בְשִׁבְעָה נֵרוֹתֵיהָ בֵּין הָעַרְבַּיִם:

refers to initiating the service. The following is from Oxford commentary The acts listed here "dedicate" the Temple vessels for their use that day; that is, these are the first uses of these vessels during that period. Therefore, these acts must be performed if additional offerings or acts are to take place afterward. The relationship between this statement and the views expressed earlier in the passage are not entirely clear. It appears to explain why if incense was not brought in the morning. it is nonetheless brought in the afternoon: it is the afternoon offering that "dedicates" the incense altar.

However, by the same logic, if the continual offering of the morning was not brought, the altar was never dedicated for the day, and one cannot bring the afternoon offering (apparently, in accord with neither the anonymous first view nor R. Simeon above).

### משנה ה'

ַחַבָּתֵּי כֹהֶן גַּדוֹל, לֹא הַיוּ בַאוֹת חַצַיִים, אֵלַא מֵבִיא עִשַּׂרוֹן שַׁלֶם, וְחוֹצָהוּ, וּמַקָּרִיב מֶחַצָה בַבּקָר, וּמֶחַצַה בֵין הַעַרְבַּיִם. וָכֹהֶן שֶׁהָקָרִיב מֶחֱצָה בִּשַׁחַרִית וּמֵת וּמְנוּ כֹהֵן אַחֵר תַּחְתַּיו, ָלֹא יָבִיא חַצִי עִשָּׂרוֹן מִבֵּיתוֹ, וְלֹא חַצִי עֵשָׂרוֹנוֹ שֶׁל רָאשׁוֹן, ָאֶלָּא מֵבִיא עִשָּׁרוֹן שָׁלֵם, וְחוֹצֵהוּ, וּמַקְרִיב מֶחֵצָה, וּמֶחֵצָה אַבֶּד. נָמִצָאוּ שָׁנֵי חַצַיִים קַרַבִּין, וּשָׁנֵי חַצַיִים אוֹבְדִין. לֹא ָמְנוּ כֹהֵן אַחֵר, מִשֶּׁל מִי הָיְתָה קְרָבָה. רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, מְשֵׁל צָבּוּר. רַבִּי יָהוּדָה אוֹמֶר, מְשֵׁל יוֹרְשִׁים. וּשָׁלֵמָה הָיָתָה קרֶבָה:

### 'פרק ה

### Mishnah 1

### ויקרא פרק ב פסוק יא (פרשת ויקרא)

בַּל הַמְּנָחָה אֲשֵׁר תַּקָרִיבוּ לַיקֹנַק לֹא תֻעַשֵּׁה חָמֶץ כִּי כַל שָׂאֹר וַכַל דְּבַשׁ לֹא תַקְטִירוּ מִמֵּנוּ אָשֵׁה לַיקֹוַק:

### ויקרא פרק ז פסוק יג (פרשת צו)

ַצַל חַלֹּת לֶחֶם **חָמֵץ** יַקְרִיב קָרְבָּנוֹ עַל זֶבַח תּוֹדַת שְׁלָמֶיו:

### ויקרא פרק כג פסוק יז (פרשת אמור)

מְמוֹשָׁבֹתֵיכֶם תָּבִיאוּ לֶחֶם תְּנוּפָה שְׁתַּיִם שָׁנֵי עֲשְׂרֹנִים סֹלֶת תָּהְיֶינָה תָּמֶץ תֵּאָפֶינָה בִּכּוּרִים לַיקֹּוָק:

The rabbis now debate where the leaven (sour dough) that leavens these loaves comes from. According to Rabbi Meir, the leaven is taken out of the minhah of the todah. In other words, he uses some of the flour to make leavened dough, and then he uses this to leaven the entire dough for the minhah. In this way, he can ensure that he doesn't use more flour than is called for.

Rabbi Judah says that the problem is that it won't be enough leaven to cause the dough to rise properly. Rather, he first brings some leaven and puts it into the measuring vessel. Then he fills up the rest with flour until he gets to a tenth. This is what he uses for dough.

### משנה א

ָבֶל הַמְּנָחוֹת בָּאוֹת מַצָּה, חוּץ מֵחָמֵץ שֶׁבַּתּוֹדָה וּשְׁתֵּי הַלֶּחֶם, שָׁהֶן בַּאוֹת חַמֵץ.

ַרַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר, שָׂאֹר בּוֹדֶה לָהֶן מִתּוֹכָן וּמְחַמְּצַּן. רַבִּי יָהוּדָה אוֹמֶר, אַף הִיא אֵינַה מָן הַמַּבְחַר, אֵלַא מֵבִיא אֵת ָהַשְּׂאֹר, וְנוֹתֵן לְתוֹךְ הַמִּדָּה, וּמְמַלֵּא אֶת הַמִּדָּה. אָמְרוּ לוֹ, אַף הִיא הַיָּתָה חַסֵרַה אוֹ יִתֶּרַה:

The other sages (or Rabbi Meir) respond that this way of leavening the bread is also problematic. For if the leaven was good leaven, then because it was soft and swollen up, there would actually be too low of a measure, for if the space that the leaven occupied was taken up by flour, there wouldn't have been enough flour. The opposite is true if the leaven was low quality. If it was thick and dried up, it would take up too little space, and if there was flour in its place, there would be more flour than a tenth. Therefore, this method of leavening is also problematic.

### Mishnah 2

Tepid water is meant to prevent leavening.

### Mishnah 3

ויקרא פרק ב פסוק א (פרשת ויקרא) וְנֶפֶשׁ כִּי תַקְרִיב קָרְבַּן מִנְחָה לַיקֹנֵק **סֹלֶת** יִהְיָה קָרְבָּנוֹ **וְיָצֵק** עַ**לֵיהָ שָׁמֵן וְנָתַן עַלִיהָ לִבֹנָה:** 

ויקרא פרק ב פסוק ד - ז (פרשת ויקרא)

(ד) וְכִי תַּקְרַב קְרַבַּן מִנְחָה מַאֲפָה תַנּוּר סֹלֶת חַלּוֹת מַצֹּת בְּלוּלֹת בַּשְׁמֶן וּרְקִיקֵי מַצּוֹת מְשָׁחִים בַּשְׁמֶן: ס (ה) וְאָם מִנְחָה עַל בַּשְׁמֶן וּרְקִיקֵי מַצּוֹת מְשָׁחִים בַּשְׁמֶן מַצָּה תִהְיָה: (ו) פָּתוֹת אֹתָה פִּתִּים וְיָצַקְתָּ עַלְיֹהָ שָׁמֶן מִנְחָה הָוֹא: ס (ז) וְאִם מִנְּחַת מֵּרְחָשֶׁת קַרְבָּנַבְּ סֹלֶת בַשְׁמֵן תַּעֲשֶׂה:

The rabbis apply verse one's requirement for frankincense to the verses that follow. The mishnah emphasizes that it does not matter who brings these offerings—priests, gentiles or women.

ויקרא פרק ב פסוק יד - טו (פרשת ויקרא)

(יד) וְאָם תַּקְרִיב מִנְחַת בִּכּוּרִים לֵיקֹוְק אָבִיב קָלוּי בָּאֵשׁ גֶּרְשׁ כַּרְטֶל תַּקְרִיב אֵת מִנְחַת בִּכּוּרֶיךְ: (טו) וְנָתַתְּ עָלֶיהָ שֶׁ**שֶׂן** וְשַׂמְתָּ עַלֵיהַ **לִבֹּנָה** מִנְחָה הָוּא:

### במדבר פרק טו פסוק ד - ז (פרשת שלח)

 (ד) וְהָקְרִיב הַמַּקְרִיב קּרְבָּנוֹ לִיקֹוַק מִנְּחָה סֹלֶת עִשְּׁרוֹן בְּלוּלֹ בִּרְבִעִית הַהִּין שָׁמָן: (ה) וְיֵיִן לַנֶּסֶדְּ רְבִיעִית הַהִּין מַּעֲשֶׂה עַל הָעֹלָה אוֹ לַזָּבַח לַכֶּבֶשׁ הָאָחָד: (ו) אוֹ לְאֵיִל מַּצְשֶׂה מִנְחָה סֹלֶת שְׁנִי עֲשְׂרֹנִים בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן שְׁלְשִׁית הַהִין: (ז) וְיַיִן לַנְּסֶךְ שְׁלְשִׁית הַהִּין מַּקְרִיב רֵיחַ נִיחֹחַ לַילֹּוֹךְ:

ויקרא פרק כד פסוק ה - ז (פרשת אמור)

#### משנה ב

כָּל הַמְּנָחוֹת נִלּוֹשׁוֹת בְּפּוֹשְׁרִין, וּמְשַׁמְּרָן שֶׁלֹּא יַחֲמִיצוּ. וְאִם הֶחֶמִיצוּ שְׁיָרִיהָ, עוֹבֵר בְּלֹא תַעֲשֶׂה, שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא ב), כָּל הַמִּנְחָה אֲשֶׁר תַּקְרִיבוּ לַה' לֹא תַעְשֶׂה חָמֵץ. וְחַיָּבִים עַל לִישַׁתָה, וְעַל עַרִיכַתַה, וְעַל אֵפִיָּתַהּ:

#### משנה ג

יֵשׁ טְעוּנוֹת שֶׁמֶן וּלְבוֹנָה, שֶׁמֶן וְלֹא לְבוֹנָה, לְבוֹנָה וְלֹא שֵׁמֶן וְלֹא לְבוֹנָה, לְבוֹנָה וְלֹא שֶׁמֶן וְלֹא לְבוֹנָה. שְׁמֶן, לֹא שֶׁמֶן וְלֹא לְבוֹנָה, מִנְחַת הַפּּלֶת, וְהַמַּחְבַת, וְהַמַּלְּה טְעוּנוֹת שֶׁמֶן וּלְבוֹנָה, מִנְחַת הַפֹּלֶת, וְהַמַּחְבַת, וְהַנְּחָת כָּהָנִים, וִמְנָחַת כֹּהֵן מֲשִׁיחַ, וּמְנָחַת גּוֹיִם, וּמְנָחַת כֹּהֵן מֵשִׁיחַ, וּמְנָחַת גּוֹיִם, וּמְנָחַת

> נָשִׁים, וּמִנָחַת הַעֹמֵר.

מְנְחַת נְסָכִין טְעוּנָה שֶׁמֶן, וְאֵין טְעוּנָה לְבוֹנָה.

ַלֶחֶם הַפָּנִים טָעוּן לְבוֹנָה, וְאֵין טָעוּן שָׁמֶן.

שָׁתֵּי הַלֶּחֶם, מִנְחַת חוֹטֵא וּמִנְחַת קְנָאוֹת, לֹא שֶׁמֶן וְלֹא לְבוֹנָה:

(ה) וְלְכֵּחָהָ סֹלֶת וְאָפִיתָ אֹתָה שְׁהֵּים עֲשְׂרֵה חַלּוֹת שְׁנֵי עֶשְׁרֹנִים יִהְיֶה הַחַלֶּה הָאֶחָת: (ו) וְשַׂמְהָ אוֹתָם שְׁתַּיִם מֵעֲרָכוֹת שֵׁשׁ הַמֵּעַרֶכֶת עַל הַשֵּׁלְחָן הַטְּהֹר לִפְּנֵי יְלַנְק: (ז) וְנָתַהָּ עַל הַמַּעֲרֶכֶת **לְבֹנָה זִבָּה** וְהָיִתָה לַלֶּחֶם לְאַזְּכָּרָה אִשֶּׁה לֵילִנְק:

### ויקרא פרק ה פסוק יא (פרשת ויקרא)

(יא) וְאָם לֹא תַשִּׂיג יָדוֹ לְשְׁתֵּי תֹרִים אוֹ לִשְׁנֵי בְנֵי יוֹנָה וְהַבִּיא אֶת קָרְבָּנוֹ אֲשֶׁר חָטָא עֲשִׂירִת הָאֵפָּה סֹלֶת לְחַטָּאת לֹ**א יִשִּׂים עֶלֶיהָ שֶׁמֶן וְלֹא יִתֵּן עָלֶיהָ לְבֹנָה כִּי חַטָּאת הִוּא**:

### במדבר פרק ה פסוק טו (פרשת נשא)

וְהַבִּיא הָאִישׁ אֶת אִשְׁתּוֹ אֶל הַכּהֵן וְהַבִּיא אֶת קֶרְבָּנָה עָלֶיהָ עֲשִׂירָת הָאֵיפָה קֶמַח שְׁעֹרִים **לֹא יִצֹק עָלָיו שֶׁמֶן וְלֹא יִתֵּן עָלָיו** לְ**בֹנָה** כִּי מִנְחַת קְנָאֹת הוּא מִנְחַת זַכָּרוֹן מַזְכֶּרָת עָוֹן:

# Mishnah 5 Hagashah:

### ויקרא פרק ב פסוק ח (פרשת ויקרא)

(ח) וְהַבֵּאתָ אֶת הַמִּנְחָה אֲשֶׁר יֵנָשֶׂה מֵאֵלֶּה לַיקֹנֶק וְהִקְרִיבָה אֶל הַכֹּהֵן **וְהִגִּישִׁה** אֶל הַמִּזְבֵּחַ:

### Mishnah 6

The log and asham of the metzora

ויקרא פרק יד פסוק יב (פרשת מצורע)

וְלָקֵח הַכֹּהֵן אֶת הַכֶּבֶשׁ הָאֶחָד וְהִקְרִיב אֹתוֹ לְאָשָׁם וְאֶת לֹג הַשְּׁמֶן **וְהַנִּיף** אֹתָם תְּנוּפָה לִפְנֵי יְקֹוֶק:

### Bikkurim

משנה ביכורים ג:ו

הָגִּיעַ לְאַרַמִּי אֹבֵד אָבִי, מוֹרִיד הַפַּל מֵעַל כְּתֵפּוֹ וְאוֹחָזוֹ בְשִׂפְתוֹתָיו, וְכֹהֵן מַנִּיחַ יָדוֹ תַחְתָּיו וּ**מְנִיפּוֹ**, וְקוֹרֵא מֵאֲרַמִּי אֹבֵד אָבִי עַד שֶׁהוּא גוֹמֵר כָּל הַפָּרְשָׁה, וּמַנִּיחוֹ בְּצֵד הַמִּוְבַּחַ, וְהִשְׁתַּחְוָה וְיָצָא:

The innards, breast and thigh of individual offerings:

ויקרא פרק ז פסוק ל (פרשת צו)

#### 'משנה ד

ְחַיָּב עַל הַשֶּׁמֶן בִּפְנֵי עַצְמוֹ, וְעַל הַלְּבוֹנָה בִּפְנֵי עַצְמָה. נָתַן עָלֶיהָ שֶׁמֶן, פְּסָלָה. לְבוֹנָה, יִלְקְטָנָּה. נָתַן שֶׁמֶן עַל שְׁיָרֶיהָ, אֵינוֹ עוֹבֵר בְּלֹא תַעֲשֶׂה. נָתַן כְּלִי עַל גַּבֵּי כְּלִי, לֹא פְסָלָה:

#### אנטוה ה

ֵישׁ טְעוּנוֹת הַגָּשָׁה וְאֵינֶן טְעוּנוֹת תְּנוּפָה, תְּנוּפָה וְלֹא הַגָּשָׁה, הַגָּשָׁה וּתְנוּפָה, לֹא תְנוּפָה וְלֹא הַגָּשָׁה.

אֵלּוּ טְעוּנוֹת הַגָּשָׁה וְאֵינָן טְעוּנוֹת תְּנוּפָה, מִנְחַת הַּסּלֶת, וְהַמַּחֲבַת, וְהַמַּרְחָשֶׁת, וְהַחַלּוֹת, וְהָרְקִיקִין, מִנְחַת כֹּהַנִּים, מִנְחַת כֹּהֵן מָשִׁיחַ, מִנְחַת גּוֹיִם, מִנְחַת נָשִׁים, מִנְחַת חוֹטֵא. רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, מִנְחַת כֹּהֲנִים, מִנְחַת כֹּהֵן מָשִׁיחַ, אֵין בָּהֶן הַנְּשָׁה, מִפְנֵי שָׁאֵין בָּהֶן קְמִיצָה. וְכֹל שָׁאֵין בָּהֶן קְמִיצָה, אֵין בָּהֶן הַנְּשָׁה:

### משנה ו

אֵלוּ טְעוּנִין תְּנוּפָה וְאֵין טְעוּנִין הַגָּשָׁה, לֹג שֶׁמֶן שֶׁל מְצֹרָע וַאֲשָׁמוֹ, וְהַבִּכּוּרִים כְּדִבְרֵי רַבִּי אֱלִיעֶזֶר בֶּן יַצְּלִב,

וְאֵמוּרֵי שַׁלְמֵי יָחִיד וְחָזֶה וָשׁוֹק שֶׁלֶּהֶוּ, אֶחָד אֲנָשִׁים, וְאָחָד נָשִׁים, בִּיִשָּׂרָאֵל אֲבַל לֹא בַאַחָרִים,

וּשְׁתֵּי הַלֶּחֶם, וּשְׁנֵי כִבְשֵׂי עֲצָרֶת.

כֵּיצַד הוּא עוֹשֶׂה, נוֹתֵן שְׁתֵּי הַלֶּחֶם עַל גַּבֵּי שְׁנֵי כְבָשִׁים, וּמַנִּיחַ שְׁתֵּי יָדָיו מִלְמַשָּן, מוֹלִיהְ וּמֵבִיא, מַעֲלֶה וּמוֹרִיד, שָׁנֶּאֲמַר (שמות כט), אֲשֶׁר הוּנַף וַאֲשֶׁר הוּרָם. תְּנוּפָה הָיְתָה בַמָּזָרָח, וְהַגָּשָׁה בַּמַעֲרָב. וּתְנוּפוֹת קוֹדְמוֹת לְהַגָּשׁוֹת. יָדִיו מְּבִיאֶינָה אֵת אִשֵּׁי יְקֹנֵק אֶת הַחֵלֶב עַל הֶחָזֶה יְבִיאֶנּוּ אֵת. הַחַזֶה **לִהַנִּיף** אֹתוֹ מִנּוּפָה לְפָנֵי יְקֹנַק:

The two loaves and two lambs for Shavuot:

### ויקרא פרק כג פסוק כ (פרשת אמור)

**וְהֵגִּיף** הַכֹּהֵן אֹתָם עַל לֶחֶם הַבִּכֵּרִים תְּנוּפָה לִפְנֵי יְקֹנָק עַל שְׁנֵי כְּבָשִׂים קֹדֶשׁ יִהְיוּ לִיקֹנָק לַכֹּהֵן:

#### שמות פרק כט פסוק כו - כז (פרשת תצוה)

(כו) וְלָכַחָתָּ אֶת הָחָזָה מֵאֵיל הַפְּלָאִים אֲשֶׁר לְאַהְרוֹ וְהַנֵּפְתָּ אֹתוֹ הְּנוּפָה לִפְנֵי יְלְוַׁק וְהָיָה לְדּ לְמָנָה: (כז) וְקִדֵּשְׁתָּ אֵת חֲזֵה הַהְּנוּפָה וְאֵת שׁוֹק הַתְּרוּמָה **אֲשֶׁר הוּנַף וַאֲשֶׁר הוּרָם** מֵאֵיל הַפִּלָּאִים מֵאשׁר לִאַהַרוֹ וּמֵאשׁר לִבָּנִיו:

#### The Sotah's minchah

במדבר פרק ה פסוק כה (פרשת נשא) וְלָקַח הַכֹּהֵן מִיַּד הָאִשָּׁה אֵת מִנְחַת הַקְּנָאֹת וְהַנִּיִּף אֶת הַמִּנְחָה לִפְנֵי יִקֹוֹק וָהָקְרִיב אֹתָה אֵל הַמִּזֹבַּחַ:

#### Mishnah 7

The three sacrifices under discussion in this mishnah are 1) the shelamim brought by an individual (Leviticus 7:11ff); 2) the shelamim brought by the community on Shavuot (Leviticus 23:20); 3) and the asham brought by the leper (Leviticus 14:14). The three commandments are: 1) waving while the animal is alive; 2) waving after slaughtering; 3) laying on of the hands (see Leviticus 3:2). All three sacrifices require two of the three commandments, but none of the sacrifices require all three actions.

We should note that Rabbi Shimon seems more interested in the curious fact that three sacrifices can be compared in this manner than in the actual rules that apply to these sacrifices. Perhaps the mishnah is somewhat of a mnemonic, a means by which to remember certain rules.

### Mishnah 8

Note how the mishnah uses nedarim (vows) to define objects and other related issues. This is very typical of the mishnah—to state issues in consequences.

ויקרא פרק ז פסוק ט (פרשת צו) (ט) וְכָל מִנָּחָה אֲשֶׁר תַּאָפֶה בַּתַּנוּר וְכָל נַצְשָׂה בַּמַּרְהָשֶׁת וְעַל מַחָבַת לַכֹּהֵן הַמַּקְרִיב אֹתָה לוֹ תָהָיָה:

It is interesting that these rabbis, living only one hundred years after the destruction of the Temple, already dispute how minhahs were prepared in the Temple. Clearly, they have no historical record to מִנְחַת הָעֹמֶר וּמִנְחַת קְנָאוֹת, טְעוּנוֹת הְנוּפָה וְהַגָּשָׁה. לֶחֶם הַפָּנִים וּמִנְחַת נְסָכִים, לֹא תְנוּפָה וְלֹא הַגָּשָׁה:

#### 'משוה ז

רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, שְׁלשָׁה מִינִים טְעוּנִים שֶׁלשׁ מִצְוֹת,
שְׁמַיִם בְּכָל אַחַת וְאַחַת, וְהַשְּׁלִישִׁית אֵין בָּהָן. וְאֵלוּ הֵן,
זִּרְחֵי שַׁלְמֵי יָחִיד, וְזִּרְחֵי שַׁלְמֵי צִבּוּר, וַאֲשַׁם מְצֹרָע.
זִּרְחֵי שַׁלְמֵי יָחִיד, טְעוּנִים סְמִיכָה חַיִּים, וּתְנוּפָה שְׁחוּטִים,
וְאֵין בָּהֶם תְּנוּפָה חַיִּים.

זְבְחֵי שַׁלְמֵי צִבּוּר, טְעוּנִים תְּנוּפָה חַיִּים וּשְׁחוּטִים, וְאֵין בָּהֵן סְמִיכָה.

וַאֲשֵׁם מְצֹרָע, טָעוּן סְמִיכָה וּתְנוּפָה חֵי, וְאֵין בּוֹ תְנוּפָה שׁחוּט:

### משנה ח'

הָאוֹמֵר הָרֵי עָלֵי בְּמַחְבַת, לֹא יָבִיא בְמַרְטָשֶׁת, בְּמַרְטָשֶׁת, לֹא יָבִיא בְמַרְטָשֶׁת, אֶלָּא לֹא יָבִיא בְמַחֲבָת. וּמַה בֵּין מַחֲבַת לְמַרְטָשֶׁת, אֶלָּא שָׁהַמַּרְטָשֶׁת יֶשׁ לָה כִּסוּי, וְהַמַּחֲבַת אֵין לָה כִּסוּי, דְּבָרִי רַבִּי יוֹסֵי הַגְּלִילִי. רַבִּי חֲנַנְיָה כֶן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר, מַרְטָשֶׁת עֲמֻקֶּה וּמַעֲשֶׂיהָ רוֹחֲשִׁים, וּמַחֲבַת צָפָה וּמַעֲשֶׂיהָ קָשִׁים:

#### משנה ט

הָאוֹמֵר הֲרֵי עָלֵי בַּתַּנּוּר, לֹא יָבִיא מַאֲפֵה כֻפָּח וּמַאֲפֵה רְעָפִים וּמַאֲפֵה יוֹרוֹת הָעַרְבִיִּים. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, אִם רָצָה, יָבִיא מַאֲפֵה כָפָּח.

הָרֵי עָלַי מִנְחַת מַאֲפֶה, לֹא יָבִיא מֶחֲצָה חַלּוֹת וּמֶחֲצָה רְקִיקִין. רַבִּי שִׁמְעוֹן מַתִּיר, מִפְּנֵי שֶׁהוּא קָרְבָּן אֵחָד: turn to, and therefore must decipher how things were done by reasoning out various verses in the Torah. This is probably quite common in Seder Kodashim and demonstrates well that much of the material in this Seder is not a record of what went on in the Temple but rather an interpretation of what the Torah says should have gone on in the Temple.

#### Mishnah 9

Leviticus 2:4 refers to a minhah baked in an oven. According to the first opinion, this means that the minhah must actually be baked inside an oven. This used to be done by placing the loaf on the sides of the hot oven where it would be baked, similar to the way in which pita is still made. He is not allowed to cook it on a stove or on tiles, or in the type of cauldrons that Arabs at the time of the Mishnah used to prepare their bread. These were holes dug in the ground, lined with plaster and then heated up to bake bread.

ויקרא פרק ב פסוק ד (פרשת ויקרא) (ד) וְכִי תַקְרַב קָרְבַּן מִנְּחָה מַאֲפָה תַנּוּר סֹלֶת **חַלּוֹת** מַצֹּת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֵן ו**ּרְקִיקֵי** מַצּוֹת מְשֶׁחִים בַּשָּׁמֵן:

'פרק ו

### Mishnah one:

These menachot were all mentioned in the previous chapter. A handful is taken and placed on the altar—the remainder is given to the priests to eat.

Minchah offerings brought by priests are not eaten by priests.

> ויקרא פרק ו פסוק טז (פרשת צו) (טז) וְכָל מִנְחַת כֹּהֵן כָּלִיל תִּהְיֶה לֹא תַאָבַל:

### Mishnah two:

Note how the mishnah uses these types of comparisons as a way to remember the differences between the various minchah offerings.

### Mishnah three:

The menahot that are prepared in a vessel are those prepared in a pan or a griddle. These menahot had oil put in them on three occasions.

#### מייורד ע'

אַלּוּ מְנָחוֹת נִקְמָצוֹת וּשְׁיָרֵיהֶן לַכּהָנִים, מִנְחַת סֹלֶת, וְהַמַּחְבַת, וְהַמַּרְחָשֶׁת, וְהַחַלּוֹת, וְהָרְקִיקִין, מִנְחַת גּוֹיִם, מִנְחַת נָשִׁים, מִנְחַת הָעֹמֶר, מִנְחַת חוֹטֵא, וּמִנְחַת קְנָאוֹת. רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, מִנְחַת חוֹטֵא שֶׁל כּהָנִים נִקְמֶצֶת, וְהַקֹּמֶץ קָרַב לְעַצְמוֹ, וְהַשִּׁירַיִם קְרֵבִין לְעַצְמָן:

### 'משנה ב

מִנְחַת כֹּהֲנִים וּמִנְחַת כֹּהֵן מָשִׁיחַ וּמִנְחַת נְסָכִים, לַמִּּוְבֵּחָ, וְאֵין בָּהֶם לַכֹּהֲנִים. בָּזֶה יָפָה כֹחַ הַמִּוְבֵּחַ מִכֹּחַ הַכּּהֲנִים. שְׁתֵּי הַלֶּחָם וְלֶחֶם הַפָּנִים, לַכֹּהֲנִים, וְאֵין בָּהֶם לַמִּוְבֵּחַ. וּבָזֶה יָפֶה כֹחַ הַכֹּהֲנִים מִכֹּחַ הַמִּוְבַחַ:

#### 'זיטרה ג'

בֶּל הַמְּנָחוֹת הַנַּעֲשׁוֹת בִּכְלִי טְעוּנוֹת שֶׁלשׁ מַתְּנוֹת שֶׁמֶן, יִצִיקָה, וּבִלִּילָה, וּמַתַּן שֶׁמֶן בַּכְלִי קֹדֵם לַצִשִּׂיָתַן. First some oil was poured into the vessel, and then he would pour the flour into the vessel. Then he would pour more oil onto the flour and mix it all together. Then he would add in lukewarm water, knead the flour into dough and bake ten loaves. After they were baked he would break them into pieces and pour more oil onto the pieces. Rabbi thinks that the oil was put on the cakes and not the flour.

### Mishnah 4

ויקרא פרק ב פסוק ה - ו (פרשת ויקרא)
(ה) וְאָם מָנָחָה עַל הַמַּחֲבַת קַרְבָּנֶּה סֹלֶת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן מַצָּה (ה) וְאָם מִנְחָה עַל הַמַּחֲבַת קַרְבָּנֶּה סֹלֶת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן מִנְּחָה הָוא: (ו) פָּ**תוֹת אֹתָה פִּתִּים** וְצַצְקְתָּ עָלֶיהָ שָׁמֶן מִנְחָה הָוא: The minchah of the priests is not eaten, so it does not need to be broken up.

ויקרא פרק ו פסוק יג - יד (פרשת צו) (יג) זָה קֶרְבֵּן אַהָרֹן וּבָנִיו אֲשֶׁר יַקְרִיבוּ לַיקֹנָק בְּיוֹם הָמֶּשֵׁח אֹתוֹ עֲשִׂירִת הָאֵפָה סֹלֶת מִנְחָה תָּמִיד מַחֲצִיתָה בַּבֹּקֶר וִּמַחֲצִיתָה בָּעָרֶב: (יד) עַל מַחַבַת בַּשֶּׁמֶן תַעָשֶׁה מֻרְבֶּכֶת הְּבִיאֶנָּה הֻפִּינֵי מִּנְחָת בְּּתִּים תַּקְרִיב רֵיחַ נִיחֹחַ לַיקֹנָק:

### Mishnah six

Again, the dispute between the sages and R. Yose is telling with regard to tradition. All seem to have the 300/500 tradition, but they disagree over what it applies to. This may show some inherited sources, but that these sources may have lost some of their context.

The Todah offering has ten loaves (this is derived midrashically) and the shewbread has twelve. The question here is which is the paradigm.

#### Mishnah 7

The general rule in this mishnah is that the coarser or newer the source, the more sifting it requires. The Omer is new barley which requires the most sifting.

The two loaves are of wheat. The shewbread is not from new grain and therefore requires less sifting. וָהַחַלּוֹת בּוֹלְלָן, דְּבְרֵי רַבִּי. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, סֹלֶת.

הַחַלּוֹת טְעוּנוֹת בְּלִילָה, הָרְקִיקִים מְשׁוּחִין. כֵּיצֵד מוֹשְׁחָן, כְּמִין כִי. וּשְׁאֶר הַשָּׁמֶן נָאֱכָל לַכֹּהֲנִים:

### 'משנה ד

בֶּל הַמְּנָחוֹת הַנַּצְשׁוֹת בִּכְלִי, טְעוּנוֹת פְּתִיתָה. מִנְחַת יִשְׂרָאֵל, כּוֹפֵל אֶחָד לִשְׁנִים, וּשְׁנִים לְאַרְבָּעָה, וּמַבְדִּיל.

מְנְחַת כֹּהָנִים, כּוֹפֵל אֶחָד לִשְנַיִם, וּשְׁנַיִם לְאַרְבָּעָה, וְאֵינוֹ מַבְדִּיל.

מִנְחַת כֹּהֵן הַפְּשִׁיחַ, לֹא הָיָה מְכַפְּלָהּ. רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, מִנְחַת כֹּהְנִים וּמִנְחַת כֹּהֵן מָשִׁיחַ, אֵין בָּהֶם פְּתִיתָה, מִפְּנֵי שָׁאֵין בָּהֶם קְמִיצָה, וְכֹל שָׁאֵין בָּהֶם קְמִיצָה, אֵין בָּהֶן פְּתִיתָה. וְכֵלָן כַּגַּיתִים:

#### משנה ו'

בָּל הַמְּנָחוֹת טְעוּנוֹת שְׁלֹשׁ מֵאוֹת שִׁיפָה וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת בְּעִיטָה. וְהַשִּׁיפָה וְהַבְּעִיטָה בַּחִטִּים. רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, אַף בּבצק.

ּכָּל הַמְּנָחוֹת בָּאוֹת עֶשֶׂר עֶשֶׂר, חוּץ מִלֶּחֶם הַפָּנִים, וַחֲבִתֵּי כֹהֵן גָּדוֹל, שָׁהֵם בָּאוֹת שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה, דְּבְרֵי רַבִּי יְהוּדָה. רַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר, כַּלָּן בָּאוֹת שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה, חוּץ מֵחַלּוֹת תּוֹדָה וְהַנִּזִירוּת, שֶׁהֵן בָּאוֹת עֶשֶׂר עֶשֶׂר:

### משנה ז

הָעֹמֶר הָיָה בָא עִשָּׂרוֹן מִשֶּׁלֹשׁ סְאִין. שְׁתֵּי הַלֶּחֶם, שְׁנֵי עֶשְׂרוֹנִים מִשֶּׁלשׁ סְאִין. לחת הפּוית, עשרית וארפּעה עשרונים ו

לֶחֶם הַפָּנִים, עֶשְׂרִים וְאַרְבָּעָה עֶשְׂרוֹנִים מֵעֶשְׂרִים וְאַרְבַּע סְאִין:

### משנה ח'

הָעֹמֶר הָיָה מְנֵפֶּה בִּשְׁלֹשׁ עֶשְׂרֵה נָפָה. וּשְׁתֵּי הַלֶּחֶם בִּשְׁתִּים עֶשְׂרֵה. וְלֶחֶם הַפָּנִים בְּאַחַת עֶשְׂרֵה.

רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, לֹא הָיָה לָה קִצְבָּה, אֶלָּא סֹלֶת מְגַבָּה כָּל צְרָבָּה הָיָה מֵבִיא, שֶׁנֶּאֲמֵר (ויקרא כד), וְלָקַחְתָּ סֹלֶת וְאָפִיתָ אֹתָה, עַד שֵׁהָהֵא מִנָּפָּה כַּל צַרְכָּה: This chapter is about the loaves that accompany the Todah offering. The verse reads as follows:

ויקרא פרק ז פסוק יב - יג (פרשת צו)

(יב) אָם עַל תּוֹדָה יַקְרִיבֶנּוּ וְהָקְרִיב עַל זֶבַח הַתּוֹדָה חַלּוֹת מֵצּוֹת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן וּרְקִיקֵי מַצּוֹת מְשֵׁחִים בַּשָּׁמֶן וְסֹלֶת מֻרְבֶּכֶת חַלֹּת בִּלּוּלֹת בַּשָּׁמֶן: (יג) עַל חַלֹּת לֶחֶם חָמֵץ יַקְרִיב קַרְבָּנוֹ עַל זֵבַח תּוֹדַת שְׁלָמֵיו:

One who offers it for thanksgiving shall offer, together with the sacrifice of thanksgiving, unleavened cakes with oil mixed in—unleavened wafers spread with oil—and cakes of choice flour with oil mixed in, well soaked.

This offering, with cakes of leavened bread added, shall be offered along with one's thanksgiving sacrifice of well-being.

### On this verse Rashi writes:

והקריב על זבח התודה. אַרְבַּעָה מיני לֶחָם — חַלּוֹת וּרְקִיקִין וּרְבוּכָה, שְׁלוֹשָׁה מִינֵי מַצָּה, וּכְתִיב עַל חַלֹּת לֶחֶם חָמֵץ וְגוֹ'; וְכַל מִין וַמִין עֲשֵּׂר חַלּוֹת, כַּךְ מִפֹרָשׁ בִּמְנַחוֹת,

### Mishnah One

This mishnah is about the amount of flour used to make the forty loaves for the todah offering. What is most interesting is how the Mishnah preserves both the "wilderness measures" and the "Jerusalem measures." This shows a strong awareness of change over time and the need to translate the Torah's terms into contemporary terms.

### Mishnah 2:

First minchah—the minchah brought on the day the priests were first consecrated:

ויקרא פרק ח פסוק כו (פרשת צו)

(כו) וּמִסַּל הַמַּצוֹת אֲשֶׁר לִּפְנֵי יְלֹנְק לָקַח חַלַּת מַצָּה אַחַת וְחַלַּת לֶחֶם שֶׁמֶן אַחַת וְרָקִיק אָחָד וַיָּשֶׂם עַל הַחְלָבִים וְעַל שׁוֹק הַיָּמִין:

### Nazirite minchah

במדבר פרק ו פסוק יד (פרשת נשא) (יד) וְהָקְרִיב אֶת קָרְבָּנוֹ לַיקֹנְק בֶּבֶשׁ בֶּן שְׁנָתוֹ תָמִים אֶחָד לְעֹלָה וְכַבְשָׂה אַחַת בַּת שְׁנָתָה תְּמִימָה לְחַטָּאת וְאַיִל אֶחָד תָּמִים לְשָׁלָמִים:

#### משנה א'

הַתּוֹדָה הָיְתָה בָאָה חָמֵשׁ סְאִין יְרוּשֵׁלְמִּיוֹת, שָׁהֵן שֵׁשׁ מִדְבָּרִיּוֹת, שְׁתֵּי אֵיפּוֹת, הָאֵיפָה שָׁלשׁ סְאִין, עֶשְׂרִים עִשָּׂרוֹן, עֲשָׂרָה לֶחָמִץ וַעֲשָׂרָה לַמַּצָּה.

ַ עֲשָׂרָה לֶחָמֵץ, עִשָּׂרוֹן לְחַלָּה.

וַעֲשָׂרָה לַמַּצָּה, וּבַמַּצָּה שָׁלשָׁה מִינִין, חַלּוֹת וּרְקִיקִים וּרְבוּכָה. נִמְצָאוּ שָׁלשָׁה עֶשְׂרוֹנוֹת וּשְׁלִישׁ לְכָל מִין, שָׁלשׁ חַלּוֹת לִעשַׂרוֹן.

בְּמִדָּה יְרוּשַׁלְמִית הָיוּ שְׁלשִׁים **קב**, חֲמִשָּׁה עַשֶּׂר לֶחָמֵץ, וַחַמִּשָּׁה עַשֵּׂר לַמַּצָּה.

חַמִשַּׁה עַשַּׂר לַחַמֵץ, קַב וַחַצִי לְחַלַּה.

וַחָמִשֶּׁה עָשֶׂר לַמַּצָּה, וְהַמַּצָּה שָׁלֹשָׁה מִינִין, חַלּוֹת וּרְקִיקִים וּרְבוּכָה, נִמְצָאוּ חֲמֵשֶׁת קַבִּים לְכָל מִין, שְׁתֵּי חַלּוֹת לְקָב:

#### 'משנה ב

הַמְּלוּאִים הָיוּ בָאִים כַּמַּצֶּה שֶׁבַּתּוֹדָה, חַלּוֹת וּרְקִיקִים וּרְבוּכָה.

הַנְּזִירוּת הָיְתָה בָאָה שְׁתֵּי יָדוֹת בַּמַּצָּה שֶׁבַּתוֹדָה, חַלּוֹת וּרְקִיקִים, וְאֵין בָּה רְבוּכָה, נִמְצְאוּ צֲשָׂרָה קַבִּים יִרוּשַׁלְמִיוֹת, שֶׁהֵן שִׁשָּׁה עֵשִׂרוֹנוֹת וַצִדוּיָן.

וּמִכֵּלֶן הָיָה נוֹטֵל אֶחָד מֵעֲשָׂרָה תְּרוּמָה, שֶׁנֶּאֲמֵר (ויקרא ז), וְהָקְרִיב מִמֶּנוּ אֶחָד מִכָּל קָרְבָּן תְּרוּמָה לַה'. אָתַד, שֵׁלֹא יִטֹל פַּרוּס. ויקרא פרק ז פסוק יד (פרשת צו)

(יד) וְהָקְרִיב מִמֶּנּוּ אֶחָד מִכָּל קָרְבָּן תְּרוּמָה לֵיקֹנָק לַכּּהֵן הַזֹּרֵק אַת דַּם הַשָּׁלַמִים לוֹ יָהְיָה:

Note how the mishnah transforms into midrashic style.

#### Mishnah 3

This mishnah discusses the status of the todah minchah offerings—at what point does it become "sanctified." The Mishnah is often interested in delineating these kinds of questions—the exact point at which the status of an object changes. What is most interesting here is the differences between the cases. If he disqualifies the todah with the intent to eat it at the wrong time or place, the minchah is still sanctified. This seems to be the way that the mishnah says that the sacrifice is still a sacrifice, but it can't be offered. But if the sacrifice was "naturally" disqualified, then according to the sages, the minchah can't be eaten. But if he offers the animal sacrifices thinking that they are a different sacrifice, then he has not offered a "todah" (or other offering) and the bread is not sanctified.

### Mishnayot 5-6

The issue in these mishnayot is what funds one can use to bring voluntary sacrifices. The todah is a type of voluntary sacrifice but if one vows to bring a todah, it is now a mandatory sacrifice. The todah can be purchased with second tithe money, but he needs to make that explicit at the outset.

### Mishnah 6

Deuteronomy 16:2 is a troubling verse for it contradicts Exodus, which states that the pesah

מָבָּל קֶּרְבָּן, שֶׁיָהוּ כָל הַקֶּרְבָּנוֹת שָׁוִין, וְשֶׁלֹּא יִטֹל מִקְּרְבָּן לַחַבֵּרוֹ.

לַכֹּהֵן הַזֹּרֵק אֶת דַּם הַשְּׁלָמִים לוֹ יִהְיֶה, וְהַשְׁאֶר נָאֱכָל לַבְּעָלִים:

#### 'משנה ג

הַשֹּׁוֹחֵט אֶת הַתּּוֹדָה בִּפְנִים, וְלַחְמָה חוּץ לַחוֹמָה, לֹא קָדַשׁ הלֹחָם.

שְׁחָטָה עַד שֶׁלֹא קָרְמוּ בַתַּנּוּר, וַאֲפִלּוּ קָרְמוּ כֵלָן חוּץ מֵאַחַד מַהָן, לֹא קָדָשׁ הַלְּחָם.

שְׁחָטָה חוּץ לִזְמַנָּה וְחוּץ לִמְקוֹמָה, קָדַשׁ הַלְּחֶם. שְׁחָטָה וְנִמְצֵאת טְרַפָּה, לֹא קָדַשׁ הַלְּחָם.

שָׁחָטָה וְנִמְצֵאת בַּעֲלַת מוּם, רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר, קָדָשׁ, וַחַכַּמִים אוֹמָרִים, לֹא קַדָשׁ.

שְׁחָטָה שֶׁלֹא לִשְׁמָה, וְכֵן אֵיל הַמְּלוּאִים וְכֵן שְׁנֵי כִּבְשֵׁי עַצֵרֵת שֵׁשָׁחַטַן שֶׁלֹא לִשְׁמַן, לֹא קָדֵשׁ הַלְּחָם:

### 'משנה ד

נְסָכִין שֶׁקֶּדְשׁוּ בִכְלִי וְנִמְצָא הַנָּבַח פָּסוּל, אָם יֶשׁ שָׁם זָבַח אַחַר, יִקְרְבוּ עִמּוֹ. וְאָם לָאוּ, יִפָּסְלוּ בְלִינָה. וְלֵד תּוֹדָה וּתְמוּרָתָה, וְהַמֵּפְרִישׁ תּוֹדָתוֹ וְאָבְדָה וְהִפְּרִישׁ אַהֶּרֶת מַּחְהֶּיהָ, אֵינָן טְעוּנִים לֶחֶם, שֶׁנֶּאֱמֵר (ויקרא ז), וְהָקְרִיב עַל זֶבַח הַתּוֹדָה, הַתּוֹדָה טְעוּנִה לֶחֶם, וְלֹא וְלָדָה וְלֹא חֵליפַתָה וְלֹא תִמוּרָתָה טְעוּנִין לַחָם:

#### משנה ה'

הָאוֹמֵר הֲרֵי עָלֵי תּוֹדָה, יָבִיא הִיא וְלַחְמָה מִן הַחַלִּין. תּוֹדָה מִן הַחַלִּין וְלַחְמָה מִן הַמַּצְשֵׁר, יָבִיא הִיא וְלַחְמָה מִן הַחַלִּין. תּוֹדָה מִן הַמַּצְשֵׁר וְלַחְמָה מִן הַחַלִּין, יָבִיא. הַתּוֹדָה הִיא וְלַחְמָה מִן הַמַּצְשֵׁר, יָבִיא.

ַנִי: שַׁנִי: מַעֲשֵׂר שֶׁנִי, אֶלָּא מִמְעוֹת מַעֲשֵׂר שֶׁנִי:

### 'משנה ו

מִנֵּיִן לָאוֹמֵר הֲרֵי עָלֵי תּוֹדָה, לֹא יָבִיא אֶלָּא מִן הַחֻלִּין,
שׁנֶּצֶמֵר (דברים טז), וְזָבַחְתָּ פֶּסַח לַה' אֱלֹהֶיךְ צֹאן וּבָקָר,
וַהָלֹא אֵין פֶּסַח בָּא אֶלָּא מִן הַכְּּבָשִׁים וּמִן הָעִזִּים. אָם כֵּן,
לַמָּה נָאֱמַר צֹאן וּבָקָר. אֶלָּא לְהָקִישׁ כֹּל הַבָּא מִן הַבָּקָר וּמִן
הַצֹאן לַפָּסָח, מַה הַפָּסַח, שֶהוּא בָא בְחוֹבָה, אֵינוֹ בָא אֶלָא
מִן הַחַלִּין, אַף כָּל דָּבָר שֶׁהוּא בָא בְחוֹבָה, לֹא יָבֹא אֶלָא מִן
הַחַלִּין. לְפִיכָךְ, הָאוֹמֵר הֲרֵי עָלִי תּוֹדָה, הֲרֵי עָלַי שְׁלָמִים,
הוֹאִיל וְהֵם בָּאִים חוֹבָה, לֹא יָבֹאוּ אֶלָא מִן הַחַלִּין.

| can come only from a flock animal (sheep or goats) and not a herd (cows).                                                    | ּ וְהַנְּסָכִים בְּּכָל מָקוֹם לֹא יָבֹאוּ אֶלָּא מָן הַחֵּלִּין: |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| Libations are not eaten—they are sacrificed with the animal. Therefore, second tithe money may not be used to purchase them. |                                                                   |

### 'פרק ח

### Mishnah one

ויקרא פרק כג פסוק י (פרשת אמור)

(י) דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם כִּי תָבֹאוּ אֶל הָאָרֶץ ָאֲשֶׁר אֲנִי נֹתֵן לָכֶם וּקְצַרְתָּם אֶת קְצִירָהּ וַהַבַאתָם אֶת עֹמֶר ַרָאשִׁית קְצִירְכֶם אֶל הַכּהֵן:

ויקרא פרק כג פסוק טז - יז (פרשת אמור) (טז) עַד מִמֶּחֲרַת הַשַּׁבָּת הַשְּׁבִיעִת תִּסְפְּרוּ חֲמִשִּׁים יוֹם וְהִקְּרַבְּתֶּם ָמִנְחָה חֲדָשָׁה לַיקֹוָק: (יז) מִמוֹשְׁבֹתֵיכֶם תָּבִיאוּ לֶחֶם תְּנוּפָה שְׁתַּיִם שְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים סֹלֶת תִּהְיֶינָה חָמֵץ תֵּאָפֶינָה בִּכּוּרִים לַיקֹנָק:

ְוָאֵיזֶהוּ מֻבְחָר. מִכְמָס וּמְזוֹנִיחָה, אַלְפָא לַסֹּלֶת. שְׁנִיָּה לָהֶם, חֲפָרַיִם בַּבִּקְעָה.

בָּאִים אֶלָּא מִן הֶחָדָשׁ וּמִן הָאָרֶץ.

ָוְכֻלָּן אֵינָן בָּאִים אֶלָּא מִן הַמֻּבְחָר.

ַכָּל הָאָרָצוֹת הָיוּ כְשֵׁרוֹת, אֶלָּא מִכָּאן הָיוּ מְבִיאִים:

### 'משנה ב

אֵין מְבִיאִין לֹא מִבֵּית הַזְּבָלִים, וְלֹא מִבֵּית הַשְּׁלָחִים, וְלֹא ָמָבֵּית הָאִילָן. וְאָם הַבִּיא, כָּשֵׁר.

ָכֶּל קָרְבְּנוֹת הַצִּבּוּר וְהַיָּחִיד בָּאִים מִן הָאָרֶץ וּמִחוּצָה לָאָרֶץ,

ַמָן הֶחָדָשׁ וּמָן הַיָּשָׁן, חוּץ מָן הָעֹמֶר וּשְׁתֵּי הַלֶּחֶם, שֶׁאֵינָן

כֵּיצַד הוּא עוֹשֶׂה, נָרָה שָׁנָה רָאשׁוֹנָה, וּבַשְׁנִיָּה זוֹרְעָה לֹדֶם לַפֶּסַח שָׁבְעִים יוֹם, וְהִיא עוֹשָׂה סֹלֶת מְרָבָּה. כֵּיצַד הוּא בוֹדֵק. הַגּּוְבָּר מַכְנִיס אֶת יָדוֹ לְתוֹכָה. עַלָּה בָה אָבָק, פְּסוּלָה, עַד שֶׁיְנִיפֶנָּה. וְאִם הִתְלִיעָה, פְּסוּלָה:

### 'משנה ג

תְּקוֹעָה, אַלְפָא לַשָּׁמֶן. אַבָּא שָׁאוּל אוֹמֵר, שְׁנִיָּה לָהּ רֶגֶב בְּעֵבֶר הַיַּרְדֵּן.

ַכָּל הָאֲרָצוֹת הָיוּ כְשֵׁרוֹת, אֶלָּא מִכָּאן הָיוּ מְבִיאִין. אֵין מְבִיאִין לֹא מָבֵּית הַזְּבָלִים, וְלֹא מָבֵּית הַשְּׁלְחִים, וְלֹא מָמַה שֶׁנִּזָרַע בֵּינֵיהֶם. וָאָם הַבִּיא, כַּשֶׁר.

אַין מְבִיאִין אַנְפִּיקְנוֹן. וְאָם הֵבִיא, פָּסוּל.

ָאֵין מְבִיאִין מִן הַגַּרְגְּרִים שֶׁנִּשְׁרוּ בַמַּיִם, וְלֹא מִן הַכְּבוּשִׁים, ַולֹא מָן הַשָּׁלוּקִין. וָאָם הֵבִיא, פַּסוּל:

### 'משנה ד

שָׁלשָה זֵיתִים, וּבָהֶן שְׁלשָׁה שְׁלשָׁה שְׁמָנִים.

### Mishnah 3

Anpikon--Greek for olive oil from olives that were not fully ripened, which makes inferior olive oil.

### Mishnah 4

Note how the mishnah loves three—three pickings, three types of oil from each picking.

The olives of the second picking are not as good and therefore they need to be put on the roof to give them time to ripen.

עוטנו—put them in a מטען inside the house.

Mishnah 6

Ilyustan—sun dried grapes.

הַזַּיִת הָרִאשׁוֹן, מְגַרְגְּרוֹ בְרֹאשׁ הַזַּיִת וְכוֹתֵשׁ וְנוֹתֵן לְתוֹךְ הַפַּל. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, סְבִיבוֹת הַפַּל. זֶה רִאשׁוֹן. טַעַן בְּקוֹרָה, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בַּאֲבָנִים. זֶה שֵׁנִי. חָזַר וְטָחַן וְטַעַן, זֶה שָׁלִישִׁי. הָרִאשׁוֹן לַמְּנוֹרָה, וְהַשְּׁאָר לַמְּנָחוֹת.

הַזַּיִת הַשֵּׁנִי מְגַרְגְרוֹ בְרֹאשׁ הַגַּג, וְכוֹתֵשׁ וְנוֹתֵן לְתוֹךְּ הַפַּל. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, סְבִיבוֹת הַפַּל, זֶה רִאשׁוֹן. טָעַן בְּקוֹרָה, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בַּאֲבָנִים, זֶה שֵׁנִי. חָזַר וְטָחַן וְטָעַן, זֶה שָׁלִישִׁי. הָרִאשׁוֹן לַמְּנוֹרָה, וְהַשְּׁאָר לַמְּנָחוֹת.

הַזַּיִת הַשְּׁלִישִׁי, עוֹטְנוֹ בְתוֹךְ הַבַּיִת עַד שֶׁיִּלְקֶה, וּמַעֲלֵהוּ וּמְנֵגְבוֹ בְרֹאשׁ הַגַּג, וְכוֹתֵשׁ וְנוֹתֵן לְתוֹךְ הַפַּל. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, סְבִיבוֹת הַפַּל, זֶה רָאשׁוֹן. טָעַן בְּקוֹרָה, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בַּאֲבָנִים, זֶה שֵׁנִי. חָזַר וְטָחַן וְטָעַן, זֶה שְׁלִישִׁי. הַרִאשׁוֹן לִמְּנוֹרָה, וְהִשְּׁאֵר לִמְּנַחוֹת:

#### משנה ה'

הָראשוֹן שֶבָּרְאשׁוֹן, אֵין לְמַעְלָה מִמֶּנוּ. הַשֵּׁנִי שֶׁבָּרִאשׁוֹן וְהָרְאשׁוֹן שֶׁבַּשֵׁנִי, שָׁוִין. הַשְּׁלִישִׁי שֶׁבָּרְאשׁוֹן וְהַשֵּׁנִי שֶׁבַּשֵׁנִי וְהָרְאשׁוֹן שֶׁבַּשְׁלִישִׁי, הַשְּׁלִישִׁי.

> הַשְּׁלִישִׁי שֶׁבַּשֵׁנִי וְהַשֵּׁנִי שֶׁבַּשְׁלִישִׁי, שָׁוִין. הַשִּׁלִישִׁי שֵׁבַשִּׁלִישִׁי, אֵין לְמַטָּה מִמֵּנוּ.

אַף הַמְּנָחוֹת הָיוּ בַדִּין שֶׁיִּטְעֲנוּ שֶׁמֶן זַיִת זַדְּ. מָה אִם הַמְּנוֹרָה שֶׁצִינָה לַאֲכִילָה, טְעוּנָה שֶׁמֶן זַיִת זַדְּ, הַמְּנָחוֹת, שֶׁהֵן לַאֲכִילָה, אֵינוֹ דִין שֶׁיִּטְעֲנוּ שֶׁמֶן זַיִת זַדְּ. תַּלְמוּד לוֹמֵר לַאֲכִילָה, זַדְּ כַּתִית לַמָּאוֹר, וְלֹא זַדְ כַּתִית לַמְּנחוֹת: שמות כז), זַדְ כַּתִית לַמָּאוֹר, וְלֹא זַדְ כַּתִית לַמְּנְחוֹת:

### משנה ו'

וּמִנֵּין הָיוּ מְבִיאִין אֶת הַיֵּיִן. קְרוּתִים וְהַטּוּלִים, אַלְפָּא לַיָּיִן. שְׁנִיָּה לָבֶן הָּהָר, וּכְפַּר סִגְּנָה בַבִּקְעָה. שְׁנִיֶּה לָבֶן בָּהָר, וּכְפַר סִגְּנָה בַבִּקְעָה. כָּלְ הָצְרְצוֹת הָיוּ כְשֵׁרוֹת, אֶלֶּא מִכָּאן הָיוּ מְבִיאִין. אֵי מְבִיאִין, לֹא מִבֵּית הַזְּּבְלִים, וְלֹא מִבֵּית הַשְּׁלְחִין, וְלֹא מִמֵּה שֶׁנִּוְרַע בֵּינִיהָן. וְאִם הַבִּיא, כָּשֵׁר. מִינִיהָן. וְאִם הַבִיא, כָּשֵׁר. אֵין מְבִיאִין יָשָׁן, דְּבְרֵי רַבִּי. וַחָּכָמִים מַרְשִׁרִין. אֵין מְבִיאִין לָשָׁן, דְבָּי. וַחָּכָמִים מַרְשִׁירִין. אֵין מְבִיאִין מָן הַדְּלִּיּוֹת, אֶלֶּא מִן הָרוֹגְלִיּוֹת וּמִן הַבִּיא, הַּבְּיִים הַעֲבוּדִים: הַבִּיאין הַן הַדְּלִּיוֹת, אֶלֶּא מִן הָרוֹגְלִיּוֹת וּמִן הַבְּיִים: הַבְּרִים:

#### משנה ז'

לֹא הָיוּ כוֹנְסִים אוֹתוֹ בַחֲצָבִים גְּדוֹלִים, אֶלָּא בְחָבִיּוֹת קְטַנּוֹת. וְאֵינוֹ מְמַלֵּא אֶת הֶחָבִיוֹת עַד פִּיהֶם, כְּדֵי שֶׁיְהֵא בִיחוֹ נוֹדֵף. אֵינוֹ מֵבִיא, לֹא מִפִּיהָ, מִפְּנֵי הַקְּמָחִין. וְלֹא משׁוּלִיהַ, מפָּנִי הַשְּׁמֵרִים. אֵלָא מביא משׁלִישׁה וּמאָמִצְעַה. Mishnah 7

כֵּיצֵד הוּא בוֹדֵק, הַגִּזְכָּר יוֹשֵׁב וְהַקָּנֶה בְיָדוֹ, זָרַק אֶת הַגִּיד וְהָקִישׁ בַּקָנָה.

רַבִּי יוֹסֵי בְרַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, יַיִן שֶׁעָלָה בוֹ קְמָחִין, פָּסוּל, שֶׁנֶּאֱמַר, תְּמִימִים יִהְיוּ לָכֶם וּמִנְּחָתָם (במדבר כח), תִּמִימִים יִהִיוּ לָכֵם וִנִּסְכִּיהֶם (שם):

The test of the wine is not altogether clear, but it sounds like he is testing to see if there is froth and then telling people by striking the jug.

במדבר פרק כח פסוק יט - כ (פרשת פינחס)
(יט) וְהָקֶרבְמֶם אָשֶׁה עֹלֶה לֵיקֹוֹק פֶּרִים בְּנֵי בָקֶר שְׁנַיִם וְאַיִּל
אָחָד וְשִׁבְּעָה כְבָשִׁים בְּנֵי שָׁנָה **תְּמִימִם יִהְיוּ לָכֶם:** (כ) וּמִנְחָתָם
סֹלֶת בְּלוּלָה בַשָּׁמֶן שְׁלֹשֶׁה עֶשְׂרנִים לַפֶּר וּשְׁנֵי עֶשְׂרנִים לָאַיִל
תעשׁוּ:

במדבר פרק כח פסוק לא (פרשת פינחס) (לא) מִלְבַד עֹלַת הַתָּמִיד וּמִנְחָתוֹ תַּעֲשׁוּ **תְּמִימִם יִהְיוּ לָכֶם** וְנִסְבֵּיהָם

### 'פרק ט

#### Mishnah 1

Fascinating that the rabbis put into the Mishnah a recollection of the measuring cups used in the Temple. This seems like it could be a good candidate for expressing the desire or at least belief that the Temple would be rebuilt and that the practices from the Temple would be restored. Therefore it was important to remember what was done there.

However, by the very existence of disputes about what was in the Temple, we can see that 1) The rabbis might not have precisely known what occurred there. 2) With such disputes, it would be impossible to recreate the Temple according to all opinions.

### Mishnah 2

A hin is equivalent to 12 log, or about six liters. R. Shimon does not believe that there was a full hin measuring cup, but he still wishes to preserve the number 7. Is this because he has a tradition that there were 7 cups? Or is 7 just a typological number?

במדבר פרק טו פסוק ג - י (פרשת שלח)

'משוה א

שְׁתֵּי מִדּוֹת שֶׁל יָבֵשׁ הָיוּ בַמִּקְדָּשׁ, עִשֶּׁרוֹן, וַחַצִּי עִשֶּׁרוֹן. רַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר, עִשַּׁרוֹן, עִשָּׁרוֹן, וַחַצִּי עִשַּׂרוֹן.

עִשָּׂרוֹן מֶה הָיָה מְשַׁמֵּשׁ, שֶׁבּוֹ הָיָה מוֹדֵד לְכֶּל הַמְּנָחוֹת. לֹא הָיָה מוֹדֵד, לֹא בְשָׁל שְׁלֹשָׁה לְפַר, וְלֹא בְשֶׁל שְׁנַיִם לְאַיִל, אֵלָא מוֹדָדַן עֲשָׂרוֹנוֹת.

חָצִי עִשָּׂרוֹן מֶה הָיָה מְשַׁמֵשׁ, שֶׁבּוֹ הָיָה מוֹדֵד חֲבִתֵּי כֹהֵן גָּדוֹל, מֶחֶצָה בַּבֹּקֶר וּמֶחֱצָה בֵּין הָעַרְבָּיִם:

#### 'איזוה ר'

שֶׁבַע מִדּוֹת שֶׁל לַח הָיוּ בַמִּקְדָּשׁ. הִין, וַחֲצִי הַהִּין, וּשְׁלִּישִׁית הַהִּין, וּרְבִיעִית הַהִּין, לֹג, וַחֲצִי לֹג, וּרְבִיעִית לֹג. רַבִּי אֱלִיעֶזֶר בַּר צָדוֹק אוֹמֵר, שְׁנָתוֹת הָיוּ בַהִּין, עַד כָּאן לְפַר, עַד כָּאן לְאַיִל, עַד כָּאן לְכֶבֶשׁ.

רָבִּי שָׁמְעוֹן אוֹמֵר, לֹא הָיָה שֶׁם הִין, וְכִי מֶה הָיָה הַהִּין משמש

אֶלֶּא מָדָּה יְתַרָה שֶׁל לֹג וּמֶחֱצָה הָיְתָה, שֶׁבָּה הָיָה מוֹדֵד לְמִנְחַת כֹּהַן גָּדוֹל, לֹג וּמֶחֱצָה בַּבֹּקֶר וְלֹג וּמֶחֱצָה בֵּין הערבִּים: (ג) וַצְשִׂיתֶם אִשֶּׁה לִיקֹוְק עֹלֶה אוֹ זָבַח לְפַלֵּא נָדֶר אוֹ בִנְדָבָה אוֹ בְּמִצְדֵיכֶם לַצְשׂוֹת רֵיחַ נִיחֹחַ לִיקֹוָק מִן הַבָּקֶר אוֹ מִן הַצֹּאן: (ד)
בְּמִצְדֵיכֶם לַצְשׂוֹת רֵיחַ נִיחֹחַ לִיקֹוָק מִנְחָה סֹלֶת עִשְּׁרוֹן בְּלוּל
בְּקבִעִית הַהִּין שָׁמֶן: (ה) וְיֵיוְ לַנֶּסֶהְ רְבִיעִית הַהִּין תַּצְשֶׁה עַל
הָעֹלֶה אוֹ לַזָּבַח לַכֶּבֶשׁ הָאָחָד: (ו) אוֹ לָאִיל תַּצְשֶׁה מִנְחָה סֹלֶת
שְׁלִבְּית הַהִּין תַּקְרִיב רֵיחַ נִיחֹחַ לִיקֹוָק: (ח) וְכִי תַצְשֶׁה בָן בָּקֶר
עֹלָה אוֹ זָבַח לְפַלֵּא נָדֶר אוֹ שְׁלָשִׁה עַשְׁרֹנִים בְּלוּלְ בַּשְּׁמֶן חֲבִי הַהִּין: (י)
הַבָּקר מִנְחָה סֹלֶת שְׁלשָׁה עָשְרֹנִים בְּלוֹלְ בַּשֶּׁמֶן חֲבִי הַהִּין: (י)
הַבָּקר מִנְחָה כֹּלֶת שְׁלשָׁה עָשְׂרִנִים בְּלוֹלְ בַּשְּׁמֶן חֲבִי הַהִּין: (י)
הַבָּקר מִנְחָה כֹלֶת שְׁלשָׁה עָשְׂרִנִים בְּלוּלִ בַּשְּׁמֶן חֲבִי הַהִּין: (י)

### Mishnah 3 Metzora

ויקרא פרק יד פסוק ה (פרשת מצורע) וְצְוָּה הַכּּהֵן וְשָׁחַט אֶת הַצִּפּוֹר הָאֶחָת אֶל כְּלִי חֶרֶשׂ עַל מֵיִם חַיִּים: Sotah

במדבר פרק ה פסוק יז (פרשת נשא) וְלָקַח הַכּהֵן מַיִם קְדֹשִׁים בִּכְלִי חָרֶשׁ וּמִן הָעָפָר אֲשֶׁר יִהְיֶה בִּקַרְקַע הַמִּשָׁכָּן יִקָּח הַכֹּהֵן וְנָתַן אֱל הַפָּיָם:

#### Mishnah 4

The principle here is that the ratio of grain to oil in the minhah offered with bulls is the same as that of the lambs. When it comes to bulls there are six logs of oil for three-tenths of grain, two logs per tenth. With rams it is four logs of oil for two-tenths, so the ratio is the same. Therefore if they are mixed up together, the drink-offerings (grain and oil) are still valid. So too with all of the other offerings listed in this section, as long as the ratio is the same, they are all valid.

The following verse is about the omer. The omer is twice as large as the regular minchah accompanying a lamb sacrifice (see above). But since the Torah does not state how much oil is put in, it adopts the same behavior as the wine, which is the same as it is for a normal lamb sacrifice.

ויקרא פרק כג פסוק יב - יג (פרשת אמור) (יב) וַעֲשִׂיתֶם בְּיוֹם הֲנִיפְכֶם אֶת הָעֹמֶר בֶּכֶשׁ תָּמִים בֶּן שְׁנָתוֹ לְעֹלֶה לַיקֹֹנְק: (יג) וּמְנְחָתוֹ שְׁנֵי עֲשְׂרֹנִים סֹלֶת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן אָשֶׁה לַיקֹנְק רֵיחַ נִיחֹחַ וְנִסְכֹּה יַיִן רְבִיעִת הַהִּין:

### 'משנה ג

רְבִיעִית מֶה הָיָתָה מְשַׁמֶּשֶׁת. רְבִיעִית מֵיִם לְמְצֹרָע, וּרְבִיעִית שֵׁמֵן לְנַזִיר.

חֲצִי לֹג מֶה הָיָה מְשַׁמֵּשׁ. חֲצִי לֹג מֵיִם לְסוֹטָה. וַחֲצִי לֹג שֶׁמֶן לְתוֹדֵה. וּבַלֹג הַיָה מוֹדֶד לְכַל הַמְּנַחוֹת.

אָפִלּוּ מִנְחָה שֶׁל שִׁשִּׁים עִשָּׁרוֹן, נוֹתֵן לָה שִׁשִׁים לֹג. רַבִּי אֱלִיעֶזֶר בֶּן יַעֲקֹב אוֹמֵר, אֲפִלּוּ מִנְחָה שֶׁל שִׁשִּׁים עִשְּׁרוֹן, אֵין לָה אֶלָּא לֻנָּה, שֶׁנָּאֱמַר (ויקרא יד), לְמִנְחָה וְלֹג שְׁמֶן. שִׁשָּׁה לְפַר, אַרְבָּעָה לְאֵיל, שְׁלשָׁה לְכֶבֶשׂ, שְׁלשָׁה וּמֶחֲצָה לַמְנוֹרָה, מֵחֲצִי לֹג לְכָל וַר:

### משנה ד'

מְעָרְבִין נִסְכֵּי אֵילִים בְּנִסְכֵּי פָרִים, נִסְכֵּי כְבָשִׂים בְּנִסְכֵּי כְבָשִׂים, שֶׁל יָחִיד בְּשֶׁל צִבּוּר, שֶׁל יוֹם בְּשֶׁל אָמֶשׁ. אֲבָל אִין מָעַרְבִין נַסְכִּי כָּבַשִּׁים בָּנַסְכִּי פַרִים וְאִילִים.

וְאָם בְּלֶלֶן אֵלוּ בִפְנֵי עַצְמָן וְאֵלוּ בִפְנֵי עַצְמָן, וְנִתְעָרְבוּ, כִּשִׁריוַ. אם עַד שֵׁלֹא בַלָל, פַּסוּל.

הַבֶּבֶשׂ הַבָּא עִם הָעֹמֶר, אַף עַל פִּי שֶׁמִּנְחָתוֹ כְפוּלָה, לֹא הִיוּ נְסָכִיו כְּפוּלִין:

### משנה ה'

כָּל הַמִּדוֹת שֶׁהָיוּ בַמִּקְדָּשׁ, הָיוּ נִגְדְּשׁוֹת, חוּץ מִשֶּׁל כֹּהֵן גַּדוֹל, שֶׁהַיָּה גוֹדְשָׁה לְתוֹכָה.

מִדּוֹת הַלַּח, בֵּרוּצֵיהֶן קֹדֶשׁ. וּמִדּוֹת הַיָּבֵשׁ, בֵּרוּצֵיהֶן חֹל. רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, מִדּוֹת הַלַּח קֹדֶשׁ, לְפִיכָך בֵּרוּצֵיהֶן קֹדֶשׁ. וּמִדּוֹת הַיָּבִשׁ חֹל, לְפִיכָך בֵּרוּצֵיהֶן חֹל.

רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, לֹא מִשׁוּם זֶה, אֶלָּא שֶׁהַלַּח נֶעְכָּר, וְהַיָּבֵשׁ אַינוֹ נֶעְכָּר:

### Mishnah 5

We should note that this matches Rabbi Meir's opinion in mishnah one—there were three dry-measuring vessels in the Temple, one that contained a tenth and one that contained a tenth and its overflow and one with half a tenth. Rabbi Akiva and Rabbi Yose disagree as to why the extra liquid is holy and the extra grain is not. Rabbi Akiva says that the liquid-measuring vessels were anointed with anointing oil, and thereby became holy. This made anything that was inside them holy as well. The dry-measuring vessels were not anointed, and therefore their overflow was not holy.

Rabbi Yose agrees with the halakhah but disagrees with Rabbi Akiva's reasoning. The liquid overflow is holy because the liquid that overflows was actually at one point in the vessel. There are various different versions of the Hebrew word that I have translated as "stirred up" but they all imply the same thing—since the oil or wine was actually in the vessel, it is sanctified. In contrast, the dry overflow was never in the vessel, just on top of it. Therefore it is not holy.

### Mishnah 6

Mandated offerings do not require minchah libations, only voluntary ones do.

The only exception are the metzora's offerings.

ויקרא פרק יד פסוק י (פרשת מצורע) וּבֵּיוֹם הַשְּׁמִינִי יִקַח שְׁנֵי כְבָשִׁים חְּמִימִם וְכַבְשָׂה אַחַת בַּת שְׁנָתָה תְּמִימָה וּשְׁלֹשָׁה עָשְׂרֹנִים סֹלֶת מִנְחָה בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן וְ**לֹג אֶחָד** שָׁמֵּן:

### Mishnah 7

Individual offerings require semichah (פרשת ויקרא פרק א פסוק ד (פרשת ויקרא פרק א פרק א פרק א

ַנְלְיוּ: עַל רֹאשׁ הָעֹלָה וְנִרְצָה לוֹ לְכַפֵּר עָלָיוּ:

But most communal offerings do not. The exceptions are explicit in the verses:

ויקרא פרק ד פסוק טו (פרשת ויקרא) וְסָמְכוּ זִקְנֵי הָצֵדָה אֶת יְדֵיהֶם עַל רֹאשׁ הַפָּר לִפְנֵי יְקֹוְק וְשָׁחַט אֶת הַפָּר לִפְנֵי יְקֹוָק:

ויקרא פרק טז פסוק כא (פרשת אחרי מות) וְסָמַדְּ אָהָרֹן אֶת שְׁתֵּי ידו יָדָיו עַל רֹאשׁ הַשְּׂעִיר הַחַי וְהִתְוַדָּה עָלָיו אֶת כָּל עֲוֹנֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאֶת כָּל פִּשְׁעֵיהָם לְכָל חַטֹּאתָם וְנָתֵן אֹתָם עַל רֹאשׁ הַשִּׁעִיר וְשִׁלַּח בְּיֵד אִישׁ עִתִּי הַמִּדְבָּרָה: משנה ו'

בֶּל קָרְבְּנוֹת הַצִּבּוּר וְהַיָּחִיד טְעוּנִין נְסָכִים, חוּץ מִן הַבְּכוֹר וְהַמַּצְשֵׂר וְהַבֶּּסַח וְהַחַטָּאת וְהָאָשָׁם, אֶלָּא שֶׁחַטָּאתוֹ שֶׁל מִצֹרַע וַאֲשָׁמוֹ טִעוּנִים נְסָכִים:

משנה ז'

בָּל קָרְבְּנוֹת הַצִּבּוּר אֵין בָּהֶם סְמִיכָה, חוּץ מִן הַפַּר הַבָּא עַל כָּל הַמִּצְוֹת, וְשַׁעִיר הַמִּשְׁתַּלֵּחַ.

> רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, אַף שְׂעִירֵי עֲבוֹדָה זָרָה. כָּל קָרְבְּנוֹת הַיָּחִיד טְעוּנִים סְמִיכָה, חוּץ מִן הַבְּכוֹר וְהַמַּצְשֵׁר וְהַכָּּסַח. וְהַיּוֹרֵשׁ סוֹמֵךְ וּמֵבִיא נָסָכִים וּמֵמִיר:

> > משנה ח'

הַכּּל סוֹמְכִין, חוּץ מֵחֵרֵשׁ, שׁוֹטֶה, וְקָטָן, סוּמָא, וְנָכְרִי, וְהָעֶבֶד, וְהַשָּׁלִיחַ, וְהָאִשָּׁה.

וּסְמִיכָה, שְׁיָרֵי מִצְוָה, עַלֹ הָרֹאשׁ, בִּשְׁתֵּי יָדִיִם. וּבִמְקוֹם שֶׁסּוֹמְכִין שׁוֹחֲטִין, וְתֵכֶף לַסְמִיכָה שְׁחִיטָה:

Mishnah 8

The following verse is used to exclude non-Jews, slaves, agents and women from semichah:

ויקרא פרק א פסוק ב (פרשת ויקרא)

דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם אָדָם כִּי יַקְרִיב מִכֶּם קָרְבָּן לַיקֹֹנָק מִן הַבְּהֵמָה מִן הַבָּקָר וּמִן הַצֹּאן תַּקְרִיבוּ אֶת קַרְבַּנְּכֶם:

#### תלמוד בבלי מסכת חגיגה דף טז עמוד ב

דבר אל בני ישראל... וסמך, בני ישראל סומכין ואין בנות ישראל סומכות. רבי יוסי ורבי (ישמעאל) +מסורת הש"ס: [שמעון]+ אומרים: בנות ישראל סומכות רשות.

אמר רבי יוסי: סח לי אבא אלעזר: פעם אחת היה לנו עגל של זבחי שלמים, והביאנוהו לעזרת נשים, וסמכו עליו נשים. לא מפני שסמיכה בנשים - אלא כדי לעשות נחת רוח לנשים.

שירי מצוה—not performing it does not prevent the animal sacrifice from being valid. Note the choppy nature of this line, and the rhythm of those that follow.

Mishnah 9: This is the typical type of mishnah that likes to compare one halakhah to another.

### משנה ט'

חמֶר בַּסְמִיכָה מִבַּתְּנוּפָה וּבַתְּנוּפָה מִבַּסְמִיכָה, שֶׁאֶחָד מֵנִיף לְכָל הַחֲבִרִים וְאֵין אֶחָד סוֹמֵך לְכָל הַחֲבִרִים. וְחמֶר בַּתְּנוּפָה, שֶׁהַתְּנוּפָה נוֹהֶגֶת בְּקַרְבְּנוֹת הַיָּחִיד וּבְקַרְבְּנוֹת הַצִּבּוּר, בַּחַיִּים וּבַשְּׁחוּטִין, בְּדָבָר שֶׁיֶשׁ בּוֹ רוּחַ חַיִּים וּבְדָבָר שָׁאֵין בּוֹ רוּחַ חַיִּים, מַה שֵׁאֵין כֵּן בַּסְמִיכָה:

### ברק י'

### Mishnah 1

This is a fascinating mishnah that seems to be an echo of the debate with the Sadducees over the date of Shavuot. To the Sadducees, the omer is brought on Saturday night (or Sunday, ממחרת השבת. The Pharisees read this as the day after the first day of Pesah, and since Pesah can fall on Friday, the omer can be brought on Shabbat. We find echoes in the Sadducean position in both R. Yishmael and Rabbi Hanina's positions. It is not surprising to see a kohen adopt a more priestly like position. R. Yishmael also seems to have been a kohen. But note that even these positions are not fully Sadducean. Perhaps the main point is to emphasize the majority rabbinic opinion—there is no difference between Shabbat and during the week.

### Mishnah 3

This mishnah makes it explicit that the rabbis are having demonstrative rituals performed in order to

#### 1.. -----

רַבִּי יִשְׁמָצֵאל אוֹמֵר, הָעֹמֶר הָיָה בָא בְשַׁבָּת מִשָּׁלשׁ סְאִין, וּבַחל מחַמשׁ.

וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אֶחָד בְּשַׁבָּת וְאֶחָד בְּחֹל, מִשָּׁלשׁ הָיָה בָא. רַבִּי חֲנִינָא סְגָן הַכּּהֲנִים אוֹמֵר, בְּשַׁבָּת הָיָה נִקְצָר בְּיָחִיד וּבִמַגַּל אֵחַד וּבִקַפָּה אֲחַת.

וּבְחֹל, בִּשְׁלשָׁה וּבְשָׁלשׁ קַפּוֹת וּבְשָׁלשׁ מַגָּלוֹת. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אֶחָד בְּשַׁבָּת וְאֶחָד בְּחֹל, בִּשְׁלשָׁה וּבְשָׁלשׁ קַפּּוֹת וּבְשָׁלשׁ מַגָּלוֹת:

#### משנה ב'

מִצְוַת הָעֹמֶר לָבֹא מִן הַקָּרוֹב. לֹא בָכֵּר הַקָּרוֹב לִירוּשְׁלַיִם, מְבִיאִים אוֹתוֹ מִכָּל מָקוֹם. מַעֲשֶׂה שֶׁבָּא מִגַּגוֹת צְרִיפִין, וּשָׁתִּי הַלָּחֵם מבּקעת עִין סוֹכָר:

#### 'משוה ג'

בֵּיצַד הָיוּ עוֹשִׁים. שְׁלוּחֵי בֵית דִּין יוֹצְאִים מֵעֶרֶב יוֹם טוֹב,
וְעוֹשִׁים אוֹתוֹ כְרִיכוֹת בִּמְחַבֶּר לַקּרְקע, כְּדֵי שֶׁיְּהֵא נוֹחַ
לִקְצֹר. וְכָל הָצָיָרוֹת הַסְּמוּכוֹת לְשָׁם, מִתְבַנְּסוֹת לְשָׁם, כְּדֵי
שֶׁיְּהֵא נִקְצָר בְּעֵסֶק גָּדוֹל. כֵּיוָן שֶׁחֲשֵׁכָה, אוֹמֵר לָהָם, בָּא
הַשָּׁמֶשׁ, אוֹמְרִים הֵן. מַגָּל זוֹ, אוֹמְרִים הֵן. קַבָּה
אוֹמְרִים הַן. מַגָּל זוֹ, אוֹמְרִים הַן. קַבָּה זוֹ, אוֹמְרִים הַן. קַבָּה

emphasize their disagreement with the Sadducees/Boethusians.

Mishnah 4

ויקרא פרק ב פסוק יד (פרשת ויקרא) וְאָם תַּקְרִיב מִנְחַת בִּכּוּרִים לַיקֹוֹק אָבִיב **קַלוּי** בָּאֵשׁ גֶּרֶשׁ כַּרְמֶל תַּקְרִיב אַת מִנְחַת בִּכּוּרֵיך:

The rabbis interpret this verse as referring to the omer offering "bikkurim."

רש"י ויקרא פרק ב פסוק יד (פרשת ויקרא)

מנחת בכורים - במנחת העומר הכתוב מדבר, שהיא באה אביב בשעת בישול התבואה, ומן השעורים היא באה. נאמר כאן אביב, ונאמר להלן (שמות ט לא) כי השעורה אביב:

The argument over ma'asrot is an argument over whether the extra grain was ever sanctified. According to the first opinion, it was sanctified and therefore it is liable only for hallah. But R. Akiva says that the extra was never sanctified, so it is liable for both. Perhaps we could say that R. Akiva takes into greater consideration the person's intent, which was to sanctify only the grain used for the omer.

### Mishnah 5

R. Meir is concerned that people will eat the new grain before the omer is offered. So he is extra strict. R. Yehudah is not concerned.

The dispute over what to do when the Temple no longer stands is fascinating.

ויקרא פרק כג פסוק יד (פרשת אמור) (יד) וְלֶחֶם וְקֶלִי וְכַרְמֶל לֹא תֹאכְלוּ עַד עֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה עַד הָבִיאֲכֶם אֶת קֶרְבַּן אֱלֹהֵיכֶם חַקַּת עוֹלָם לְדֹרֹתֵיכֶם בְּכֹל משבתיכָם: ס

The dispute between RYBZ and R. Yehudah is over the phrase "until that very day." RYBZ would read this as the beginning of the day. In theory, one can eat the new grain as soon as the

זוֹ, אוֹמְרִים הֵן. בְּשַׁבָּת אוֹמֵר לָהֶם, שַׁבָּת זוֹ, אוֹמְרִים הֵן. שְׁבָּת זוֹ, אוֹמְרִים הֵן. שֻׁבָּת זוֹ, אוֹמְרִים הֵן. שֻׁבְּצֹר, וְהֵם אוֹמְרִים לוֹ קְצֹר. שֻׁקְצֹר, וְהֵם אוֹמְרִים לוֹ קְצֹר. שָׁלשׁ פְּצָמִים עַל כָּל דָּבָר וְדָבָר, וְהָם אוֹמְרִים לוֹ הֵן, הֵן, הֵן. וְכָל כָּדְּ לָמָה. מִבְּנֵּנ הָבִיּתוֹים לוֹ הֵן, הֵן, הֵן. מְיָל כָּדְּ לָמָה. מִבְּנֵּנ הַבּיִתוֹים, שֵׁהָיוּ אוֹמְרִים, אֵין קְצִירַת הָעֹמֶר בְּמוֹצָאֵי יוֹם טוֹב:

משנה ד'

קצָרוּהוּ וּנְתָנוּהוּ בָקַפּוֹת, הֶבִיאוּהוּ לְצְזַרָה, הָיוּ מְהַבְּהְבִין אוֹתוֹ בָאוּר, כְּדֵי לְקַיֵּם בּוֹ מִצְוַת קָלִי, דְּבְרֵי רַבִּי מֵאִיר. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, בְּקָנִים וּבִקְלִיחוֹת חוֹבְטִים אוֹתוֹ, כְּדֵי שָׁלֹא יִתִמֵעֵך.

נְתָנוּהוּ לָאַבּוּב, וְאַבּוּב הָיָה מְנֵקָב, כְּדֵי שֶׁיְהֵא הָאוּר שׁוֹלֵט בָּכָלוֹ.

שָׁטָחוּהוּ בָעַזָרָה, וְהָרוּחַ מְנַשֶּׁבֶת בּוֹ.

נְתָנוּהוּ בְרֵחַיִם שֶׁל גָּרוֹסוֹת, וְהוֹצִיאוּ מִמֶּנוּ עִשֶּׁרוֹן שֶׁהוּא מְגֵּנּהּ מִשְּׁרֹשׁ עֶשְׁרַה נָפָה, וְהַשְּׁאָר נִפְּדָּה וְנֶאֱכָל לְכָל אָדָם. מְשָּׁלִשׁ עֶשְׁרֹה מִן הַמַּעַשְׂרוֹת. רַבִּי עֲקִיבָא מְחַיֵּב בַּחַלְּה וּפָטוּר מִן הַמַּעַשְׂרוֹת. רַבִּי עֲקִיבָא מְחַיֵּב בַּחַלְּה וּבִּמעשׁרוֹת.

בָא לוֹ לָעשָׂרוֹן, וְנָתַן שַׁמְנוֹ וּלְבוֹנָתוֹ, יָצַק, וּבָלַל, הֵנִיף, וָהָגִּישׁ, וָקַמֵּץ, וָהָקְטִיר, וְהַשְּׁאַר נֵאֱכַל לַכּהַנִים:

משנה ה'

מִשֶּׁקֶרֵב הָעֹמֶר, יוֹצְאִין וּמוֹצְאִין שׁוּק יְרוּשָׁלַיִם שֶׁהוּא מָלֵא קֶמֵח וְקָלִי, שֶׁלֹא בִּרְצוֹן חֲכָמִים, דְּבְרֵי רַבִּי מֵאִיר. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בִּרְצוֹן חֲכָמִים הָיוּ עוֹשִׂים.

> מִשֶּׁקֶרַב הָעֹמֶר, הַתַּר הֶחָדָשׁ מִיָּד, וְהָרְחוֹקִים מֻתִּרִים מֵחֵצוֹת הַיוֹם וּלְהַלָּן.

מִשֶּׁחָרַב בֵּית הַמִּקְדָּשׁ, הִתְּקִין רַבָּן יוֹחָנָן בֶּן זַכַּאי, שֶׁיְהֵא יוֹם הָנֵף כֵּלוֹ אָסוּר. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, וַהַלֹּא מִן הַתּוֹרָה הוּא אָסוּר, שֶׁנָּאֱמַר (ויקרא כג), עַד עֶצֶם הַיּוֹם הַזָּה. מִפְּנֵי מָה הָרְחוֹקִים מֻתָּרִים מֲחֲצוֹת הַיּוֹם וּלְהַלָּן, מִפְּנֵי שֶׁהֵן יוֹדְעִין שֵׁאֵין בֵּית דִּין מִתְעַצִּלִין בּוֹ:

משוה ו'

ַהַעמֶר הַיָה מַתִּיר בַּמָּדִינַה, וּשָׁתֵי הַלָּחָם בַּמַּקְדַשׁ.

day begins. But when the Temple stood, this had to wait until the sacrifice. So after the Temple is destroyed, he had people wait to the end of the day. This seems to have been the "safe bet." But R. Yehudah anchors current practice in the Torah. The Torah itself prohibits eating until that day, unless the sacrifice is offered.

### Mishnah 6

### ויקרא פרק כג פסוק טז - יז (פרשת אמור)

(טז) עַד מִּמְחָרַת הַשַּׁבָּת הַשְּׁבִיעִת תִּסְפְּרוּ חֲמִשִּׁים יוֹם וְהִקְּרַבְתָּם מִ**נְחָה חֲדָשָׁה** לַיקֹוְק: (יז) מִמּוֹשְׁבֹתֵיכֶם תָּבִיאוּ לֶחֶם תְּנוּפָה שְׁתֵּים שְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים סֹלֶת תִּהְיֶינָה חָמֵץ תֵּאָפֶינָה בִּכּוּרִים לַיקֹּןק:

רש"י ויקרא פרק כג פסוק טז (פרשת אמור) מנחה חדשה - היא המנחה הראשונה שהובאה מן החדש. ואם תאמר, הרי קרבה מנחת העומר, אינה כשאר כל המנחות, שהיא באה מן השעורים:

If a minhah of new grain is offered before the omer is brought, the minchah is invalid because no one can eat it. But if before the two loaves are brought, since people can eat it, bediavad it is valid. Note the focus on the people's ability to eat.

#### Mishnah 7

One doesn't bring omer grain from grain grown in irrigated fields in the valley because this is poor quality grain. Therefore the sages allowed people to harvest this grain. However, the sages did not permit people to stack this grain. The only reason that they did permit harvesting this grain is that there was a fear it would be lost if it was not harvested.

The prohibition is only for grain that will be consumed by humans. Not grain for animal feed. But R. Yehudah is concerned that one will cut down the grain for animal feed and then use it for humans, so he is more stringent.

### Mishnah 8

The prohibition of harvesting is only a stringency—in theory it is permitted. Only eating is prohibited. So the rabbis waive their stringency when it conflicts with other values.

אֵין מְבִיאִין מְנָחוֹת וּבִכּוּרִים וּמִנְחַת בְּהֵמֶה לֹדֶם לֶעֹמֶר. וְאִם הַבִיא, פָּסוּל.

קֹדֶם לְשָׁתֵּי הַלֶּחֶם, לֹא יָבִיא. וְאָם הַבִּיא, כַּשֶׁר:

הַחָּפִים וְהַשְּׁעִרִים וְהַכֵּּסְמִין וְשִׁבּּלֶת שׁוּעָל וְהַשִּׁיפּוֹן חַיָּבִין בַּחַלָּה, וּמִצְטָרְפִין זֶה עִם זֶה, וַאֲסוּרִים בֶּחָדָשׁ מִלְּפְנֵי הַכָּּסַח, וּמִלְּקְצֹר מִלְּפְנֵי הָעמֶר. וְאָם הִשְׁרִישׁוּ קֹדֶם לָעמֶר, הָעמֶר מַתִּירָן. וְאָם לָאו, אֲסוּרִים עַד שֶׁיָבֹא עֹמֶר הַבָּא:

#### מעורה ז'

קוֹצְרִים בֵּית הַשְּׁלָחִים שֶׁבָּצְמָקִים, אֲבָל לֹא גוֹדְשִׁין. אַנְשֵׁי יְרִיחוֹ קוֹצְרִין בִּרְצוֹן חֲכָמִים, וְגוֹדְשִׁין שֶׁלֹא בִרְצוֹן חֲכָמִים, וַלֹא מָחוּ בָיַדִם חַכָּמִים.

קוֹצֵר לַשַּׁחַת, וּמַאֲכִיל לַבְּהֵמֶה. אָמֵר רַבִּי יְהוּדָה, אֵימֶתִי, בִּזְמַן שֶׁהִתְחִיל עַד שֶׁלֹא הַבִּיאָה שְׁלִישׁ. רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, אַף יִקְצר וְיַאֲכִיל אַף מִשֶּׁהַבִיאָה שְׁלִישׁ:

### משנה ח'

קוֹצְרִין מִפְּנֵי הַנְּטִיעוֹת, מִפְּנֵי בֵית הָאֵבֶל, מִפְנֵי בִטוּל בֵּית המדרש.

לֹא יַצְשֶׂה אוֹתָן כְּרִיכוֹת, אֲבָל מַנִּיחָן צְבָתִים. מִצְוַת הָעֹמֶר לָבֹא מִן הַקָּמָה. לֹא מָצָא, יָבִיא מִן הָצֶמָרִים. מִצְוָתוֹ לָבֹא מִן הַלַּח. לֹא מָצָא, יָבִיא מִן הַיָּבֵשׁ. מִצְוָתוֹ לִקצֹר בַּלַיִלָה. נִקצַר בַּיּוֹם, כַּשֵׁר. וְדוֹתָה אָת הַשִּׁבָּת: Note how the mishnah finishes with what is clearly the most important issue in this chapter—the harvesting of the omer overrides Shabbat.

### 'פרק יא

### Mishnah 1

There are midrashic reasons given in the Talmud for these differences. Perhaps there is also a goal to make these similar offerings somewhat different. These are the only hametz menahot offerings.

### Mishnah 2

Rabbi Shimon's words "one should always accustom himself to say" are quite unusual and I have not found them elsewhere in the Mishnah. They seem to mean that Rabbi Shimon finds this halakhah to be quite important and worthy of memorization, more than other halakhot in the Mishnah. According to Albeck there were those who vehemently disagreed that the bread could be baked outside of Jerusalem.

Bet Pagi (Bethphage in English) is a place outside of Jerusalem, where according to the Rambam the kohanim could bake the bread in their homes.

### Mishnah 3

Note how interested the rabbis are in what actions override Shabbat.

### Mishnah 4

Note the unusual word כיצד in this mishnah. Usually this comes to explain the previous line, but in this case it does not. It is missing in some manuscripts, but I assume it is original. Safrai says that mishnayot which remember the Temple often open with כיצד—how were things done in the Temple?

There is a dispute about what "קרנות" are. Either little pieces of dough put at the corners of each loaf. Others say that the loaf was four fingers. There are two readings of Ben Zoma's midrash and פנים. Traditional mefarshim use the former—it should have two faces—sides. But Rashi reads פינים, which refers to the corners.

### משנה א'

שָׁתֵּי הַלֶּחֶם נָלּוֹשׁוֹת אַחַת אַחָת, וְנָאֱפּוֹת אַחַת אַחַת. לֶחֶם הַפַּנִים נִלּוֹשׁ אֶחָד אֶחָד, וְנֵאֱפֶה שָׁנַיִם שָׁנַיִם. וּבָטִפוּס הַיָה עושה אוֹתָן. וּכְשֶׁהוּא רָדָן, נוֹתְנָן בִּטְפוּס, כְּדֵי שֶׁלֹא יָתַקַלְקְלוּ:

### 'משנה ב

אָחָד שְׁתֵּי הַלֶּחֶם וְאָחָד לֶחֶם הַפָּנִים, לִישָׁתָן וַעֲרִיכָתָן בַּחוּץ, וַאֲפִיָּתָן בִּפְנִים, וְאֵינָן דּוֹחוֹת אֶת הַשַּׁבָּת. ַרַבִּי יִהוּדָה אוֹמֵר, כָּל מַצַשֵּׁיהֶם בִּפְנִים. רַבִּי שָׁמְעוֹן אוֹמֵר, לְעוֹלָם הָוֵי רָגִיל לוֹמַר, שָׁתַּי הַלַּחֵם וַלְחֵם הַפַּנִים כִּשֵׁרוֹת בַּעַזַרה, וּכְשֵׁרוֹת בָּבֵית פַּאגִי:

### 'משנה ג

חָבִתֵּי כֹהֵן גָּדוֹל, לִישָׁתָן וַעֲרִיכָתָן וַאֲפִיָּתָן בִּפְנִים, וְדוֹחוֹת אָת הַשַּׁבַּת. טָחוּנַן וְהֶרְקֶדַן אֵינַן דּוֹחוֹת אֵת הַשַּבַּת. כְּלַל אָמַר רַבִּי עַקִיבָא, כַּל מָלָאכָה שֶׁאָפִשַׁר לָהּ לֵעַשׂוֹת מֵעֵרֵב שַׁבַּת, אֵינַה דּוֹחַה אֶת הַשַּׁבַּת. וְשֵׁאִי אֶפִשַׁר לַהּ לֵעשׁוֹת מַעַרֶב שַׁבַּת, דּוֹחַה אֵת הַשַּׁבַּת:

### משנה ד'

בָּל הַמְנַחוֹת יֵשׁ בָּהֶן מַצֵּשֵׂה כְלִי בִּפְנִים, וְאֵין בָּהֶן מַצַשֵּׂה כלי בחוץ.

ַפֵּיצַד. שְׁתֵּי הַלֶּחֶם אָרְכָּן שִׁבְעָה וְרָחְבָּן אַרְבָּעָה, וְקַרְנוֹתֵיהֶן אַרבַע אֵצְבַעוֹת.

לֶחֶם הַפָּנִים, אָרְכָּן עֲשָׂרָה וְרָחְבָּן חֲמִשָּׁה, וְקַרְנוֹתָיו שֶׁבַע

ַרַבִּי יִהוּדַה אוֹמֵר, שֵׁלֹּא תִטְעָה, זד"ד יה"ז.

ָבֶן זוֹמָא אוֹמֵר, וְנַתַתָּ עַל הַשַּׁלְחָן לֶחֶם פָּנִים לְפַנֵי תַּמִיד, שִׁיהא לוֹ פנים: Safrai suggests that this is connected to the next mishnah, which refers to the table. According to some mosaics, the table in the Temple had six or eight sides. But this contradicts the Torah, in which there are four sides.

#### Mishnah 5

To R. Yehudah the amot used in the Temple had five handbreadths. Therefore the Table as 10 x 5. שמות פרק כה פסוק כג (פרשת תרומה)

וְעָשִׂיתָ שֻׁלְחָן עֲצֵי שִׁטִּים אַמָּתַיִם אָרְכּוֹ וְאַמָה רַחְבּוֹ וְאַמָּה וָחֵצִי :קֹמַתוֹ

To R. Meir, the amot used in the Temple had six handbreadths

Note that both tannaim agree as to the measure of the bread. They disagree as to the measure of the table.

According to R. Yehudah, the lehem took up the entire table.

But according to R. Meir, there was a little bit of space between them.

See pictures below.

Note how the dispute between Abba Shaul is again a midrashic dispute. How do we interpret the word "על" in the verse? Is it "on" or "next to"? This is a notorious issue with prepositions.

#### Mishnah 6

The bottom hallah was placed directly on the table. The next four hallot were each placed on three rods and the top hallah was placed on two rods. It needed less support because it was on top. Note that again the mishnah is interested in Shabbat.

### Mishnah 7

**Section one**: There were three tables, two outside of the sanctuary and one within. The showbread was baked on Friday and then placed on a marble table for it to cool down. When the bread that had been within the sanctuary was brought out, it was placed on a gold table to be distributed to the priests. This table had to be of gold, because the bread had been on the gold table all week, inside the sanctuary. The third table was where the showbread lay all week, inside the sanctuary. **Section two**: The important issue here is that the golden table within the sanctuary should never be without the bread upon it.

משנה ה'

השׁלחו, אַרכּוֹ עַשַּׂרָה, וְרַחָבּוֹ חַמְשַׁה.

לֶחֶם הַפָּנִים, אָרְכָּן צֵשָׂרָה וְרַחָבָּן חֲמִשָּׁה. נוֹתֵן אָרְכּוֹ כְּנֵגֶד רַחָבּוֹ שֵׁל שַׁלְחַן, וְכוֹפֶל טְפַחַיִם וּמְחַצָה מְכַּאן וּטְפַחַיִם ּוּמֶחֱצָה מִכָּאוּ, נִמְצָא אָרְכּוֹ מְמֵלֵא כָּל רַחִבּוֹ שֶׁל שַׁלְחָן, דָבְרֵי רַבִּי יִהוּדַה.

ַרַבִּי מֵאָיר אוֹמֵר, הַשָּׁלְחָן אָרְכּוֹ שְׁנֵים עַשָּׂר וְרַחָבּוֹ שִׁשַׁה. ֶלֶחֶם הַפָּנִים אָרְכּוֹ עֲשָׂרָה וְרָחָבּוֹ חֲמִשָּׁה. נוֹתֵן אָרְכּוֹ כְּנֶגֶד רַתַבּוֹ שֵׁל שַׁלְחַן, וְכוֹפֵל טְפַחַיִם מְכַּאן וּטְפַחַיִם מְכַּאן וּטְפָחַיִם רָוַח בָּאֶמְצָע, כְּדֵי שֶׁתְּהֵא הָרוּחַ מְנַשֶׁבֶת בֵּינֵיהֶן. אַבָּא שָאוּל אוֹמֵר, שָם הָיוּ נוֹתִנִין שָׁנֵי בִזִיכֵי לְבוֹנַה שֶׁל לחם הפנים.

> אָמְרוּ לוֹ, וַהָלֹא כְבָר נָאֶמַר (ויקרא כד), וְנָתַתָּ עַל הַמַּעַרֶכֶת לְבֹנַה זַכַּה.

אַמֵּר לַהֶּן, וַהַלֹא כָבַר נֵאֲמֵר (במדבר ב), וְעַלִיו מֵטֵה מָנַשֶּׁה:

### 'משנה ו

אַרָבַּעָה סְנִיפִין שֶׁל זָהָב הָיוּ שָׁם, מֻפָּצַלִין מֵרָאשֵׁיהֶן, שֶׁהָיוּ סוֹמְכִים בָּהֶן, שְׁנַיִם לְסֵדֶר זֶה וּשְׁנַיִם לְסֵדֶר זֶה. וְעֶשְׂרִים וּשָׁמֹנָה קַנִים, כַּחַצִי קַנָה חָלוּל, אַרְכַּעָה עַשַּׂר לְסֵדֵר זֶה ואַרבַּעַה עַשַּׂר לְסֵדֵר זָה.

לֹא סִדּוּר קָנִים וְלֹא נְטִילָתָן דּוֹחֶה אֶת הַשַּׁבָּת, אֶלָא נְכְנָס מַעֶרֶב שַׁבָּת וְשׁוֹמְטָן וְנוֹתְנָן לְאָרְכּוֹ שֶׁל שֵׁלְחָן. כָּל הַכֵּלִים שָׁהֵיוּ בַמָּקְדֵּשׁ, אַרְכַּן לְאַרְכּוֹ שֵׁל בַּיָת:

#### משנה ז'

שָׁנֵי שֶׁלְחַנוֹת הַיוּ בַאוּלַם מִבּפָנִים עַל פַּתַח הַבַּיִת, אֱחַד שֵׁל שַׁיִשׁ וְאֶחָד שֶׁל זָהָב.

עַל שֶׁל שַׁיִשׁ נוֹתְנִים לֶחֶם הַפָּנִים בִּכְנִיסָתוֹ, וְעַל שֶׁל זָהָב בִּיצִיאַתוֹ, שֶׁמֵעַלִין בַּקֹּדֵשׁ וְלֹא מוֹרִידִין.

ָוְאֶחָד שֶׁל זָהָב מִבִּפְנִים, שֶׁעֶלָיו לֶחֶם הַפָּנִים הָמִיד. אַרְבָּעָה כֹהָנִים נִכְנָסִין, שְׁנַיִם בְּיָדָם שְׁנֵי סְדָרִים, וּשְׁנַיִם בְּיָדָם שְׁנֵי בְזִיכִים. וְאַרְבָּעָה מַקְדִּימִין לְפְנֵיהֶם, שָׁנַיִם לְטֹל שָׁנֵי סַדָרִים, וּשָׁנַיִם לְטֹל שָׁנֵי בִזִיכִים. הַמַּכְנִיסִים עוֹמְדִים בַּצַפוֹן, וּפָנֵיהֶם לַדָּרוֹם. הַמּוֹצִיאֵין עוֹמְדִים בַּדַּרוֹם, וּפְנֵיהֶם לַצַּפוֹן. אֵלוּ מוֹשָׁכִין וְאֵלוּ מַנִּיחִין, וְטִפְחוֹ שֶׁל זָה כְנָגֶד ַטְפָחוֹ שֶׁל זֶה, שֶׁנֶּאֱמַר (שמות כה), לְפָנֵי תָּמִיד. ַרַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, אֲפָלוּ אֱלּוּ נוֹטָלִין וְאֱלּוּ מַנִּיחִין, אַף זוֹ

הַיָתַה תַּמִיד.

יָצָאוּ וְנַתִנוּ עַל הַשַּׁלְחָן שֶׁל זָהָב שֶׁהָיָה בָאוּלָם. הָקְטִירוּ הַבָּזִיכִין, וְהַחַלּוֹת מְתְחַלְּקוֹת לַכּהַנִים.

ָחָל יוֹם הַכִּפּוּרִים לְהָיוֹת בְּשַׁבָּת, הַחַלּוֹת מִתְחַלְּקוֹת לְעָרֶב. ֿחָל לְהִיוֹת עֵרֶב שַׁבָּת, שַׂעִיר שֶׁל יוֹם הַכִּפּוּרִים נֵאֵכֶל **Section three:** Upon bringing the showbread and frankincense out of the sanctuary, they would distribute the bread to the priests and burn the frankincense.

Section four: If Yom Kippur fell on Shabbat, and it was impossible to eat the showbread because of the fast, they would distribute the loaves at night. Section five: If Yom Kippur fell on Friday, the he-goat (see Numbers 29:11) had to be eaten by the priests that night. The Babylonian priests, meaning the priests who returned to the Land of Israel after the Babylonian exile had strong stomachs and could eat the goat raw.

#### Mishnah 8

The showbread and frankincense are supposed to be arranged on the table on Shabbat and removed the following Shabbat, when the frankincense is burned. The showbread can be eaten that day and the following night.

The mishnah discusses cases in which this precise order was not followed, and the consequences. Note how the mishnah returns to the subject from the beginning of the mishnah—piggul, notar and tame.

### Mishnah 9

Again, the mishnah exhibits interest in Shabbat.

לֶעֶרֶב, הַבַּבְלִיִּים אוֹכְלִין אוֹתוֹ כְּשֶׁהוּא חֵי, מִפְּנֵי שֶׁדַּעְתָּן יַפַּה:

#### משנה ח'

סְדֵּר אֶת הַלֶּחֶם בְּשַׁבָּת וְאֶת הַבְּזִיכִים לְאַחֵּר שַׁבָּת וְהִקְטִיר אֶת הַבְּזִיכִים בְּשַׁבָּת, פְּסוּלָה, וְאֵין חַיָּבִין עֲלֵיהֶן מִשׁוּם פִּגוּל, נוֹתָר וְטַמֵא.

סְדֵּר אֶת הַלֶּחֶם וְאֶת הַבְּזִיכִין בְּשַׁבָּת וְהַקְטִיר אֶת הַבְּזִיכִין לְאַחַר שַׁבָּת, פָּסוּל, וְאֵין חַיָּבִין עֲלֵיהֶן מִשׁוּם פִּגוּל וְנוֹתָר וטמא.

ָּסַבַּר אֶת הַלֶּחֶם וְאֶת הַבְּזִיכִין לְאַחֵר שַׁבָּת וְהַקְטִיר אֶת הַבִּזִיכִין בִּשַבָּת, פַּסוּל<sup>ו</sup>.

בֵּיצֵד יַעֲשֶׂה. יַנִּיחֶנָּה לַשַּׁבֶּת הַבָּאָה, שֶׁאֲפִלוּ הִיא עַל הַשֵּׁלְחָן יַמִים רַבִּים, אין בָּכַךְ כָּלוּם:

#### משנה ט'

שָׁתֵּי הַלֶּחֶם נֶאֱכָלוֹת אֵין פָּחוֹת מִשְׁנַיִם, וְלֹא יָתֵר עַל שׁלשה.

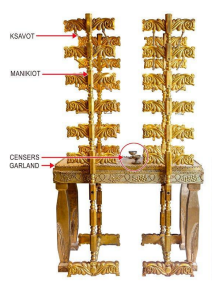
בֵּיצֵד. נָאֱפוֹת מֵעֶרֶב יוֹם טוֹב וְנָאֱכָלוֹת בְּיוֹם טוֹב, לְשְׁנָיִם. חָל יוֹם טוֹב לִהְיוֹת אַחַר הַשַּׁבָּת, נָאֱכָלוֹת לְשְׁלשָׁה. לֶחֶם הַפָּנִים נָאֱכָל אֵין פָּחוֹת מִתִּשְׁעָה, וְלֹא יָתֵר עַל אַחַד עָשָׂר. כֵּיצַד. נָאֱפָה בְעֶרָב שַׁבָּת וְנָאֱכָל בְּשַׁבָּת, לְתִשְׁעָה.

ָחָל יוֹם טוֹב לִהְיוֹת עֶרֶב שַׁבָּת, נָאֱכָל לַעֲשָׂרָה.

שָׁנֵי יָמִים טוֹבִים שֶׁל רֹאשׁ הַשָּׁנָה, נֶאֱכָל לְאַחַד עָשָׂר. וְאֵינוֹ דוֹחֵה לֹא אֵת הַשַּׁבַּת וְלֹא אֵת יוֹם טוֹב.

רַבָּן שִׁמְעוֹן בֶּן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר מִשׁוּם רַבִּי שִׁמְעוֹן בֶּן הַסְּגָן, דּוֹחֶה אֶת יוֹם טוֹב וָאִינוֹ דוֹחֶה אֶת יוֹם צוֹם:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This word is not found in all texts, and does not make so much sense here. If it is pasul, then how can the situation be remedied.











### 'פרק יב

### Mishnah 1

The mishnah is interested in status and changing status. Menahot and libations are not holy until put into a vessel, so they can be redeemed.

ויקרא פרק כז פסוק יא - יג (פרשת בחקותי) (יא) וְאָם כָּל בְּהַמָּה טְמֵאָה אֲשֶׁר לֹא יַקְרִיבוּ מִמֶּנָּה קָרְבָּן לַיקֹנְק וְהָעֱמִיד אֶת הַבְּהַמָּה לִפְנֵי הַכּהַן: (יב) וְהָעֵרִידְּ הַכּהַן אֹתָה בֵּין טוֹב וּבֵין רָע כְּעֶרְכְּדְּ הַכּהַן כֵּן יִהְיָה: (יג) וְאָם בָּאֹל יִגְאָלֶנָּה וְיַסְרְ הַמִּישׁתוֹ עַל עַרְבָּדְּ:

Tradition interprets this verse as referring to flawed animals. "Beasts" may be redeemed if they can't be sacrificed. But only beasts. Other animals and objects, once dedicated, cannot be redeemed.

### Mishnah 2

The mishnah is interested in the intersection between vows and sacrifices. Has he fulfilled his vow? Can he offer the sacrifice?

Note how the second half offers a slight variation on the first half, but that slight variation causes the menahot to be invalid. In the first half, we can

### - p --

משנה א' הַמְּנָחוֹת וְהַנָּסָכִים שָׁנִּטְמָאוּ עַד שֶׁלֹּא קִדְּשֶׁן בַּכְּלִי, יֶשׁ לָהֶן

> פָּדְיוֹן. מִשֶּקָדְשׁוּ בַכְּלִי, אֵין לָהֶם פִּדְיוֹן.

בִּישֶׁאָן שׁר בַּבְּץְ , אֵ ךְ זְטֶב בִּיְ יוּ. הָעוֹפוֹת וְהָעֵצִים וְהַלְּבוֹנָה וּכְלֵי שֶׁרֵת, אֵין לָהֶם פִּּדְיוֹן, שׁלֹא נַאֲמר אֵלֹא בָּהמה:

### משנה ב'

הָאוֹמֵר, הַרֵי עָלַי בְּמַחֲבַת, וְהֵבִיא בְמַרְחֶשֶׁת, בְּמַרְחֶשֶׁת וְהַבִּיא בְמַחֲבַת, מַה שֶׁהַבִּיא הַבִּיא, וִידֵי חוֹבָתוֹ לֹא יָצָא. זוֹ לְהָבִיא בְמַחֲבַת, וְהַבִּיא בְמַרְחֶשֶׁת, בְּמַרְחֶשֶׁת, וְהַבִּיא בְמַחֵבַת, הַרי זוֹ פָּסוּלֵה.

הֲרֵי עָלַי שְׁנֵי עֶשְׁרוֹנִים לְהָבִיא בִכְלִי אֶחָד, וְהֵבִיא בִשְׁנֵי כֵלִים, בִּשְׁנֵי כֵלִים, וְהַבִּיא בִכְלִי אֶחָד, מַה שֶׁהַבִּיא הַבִּיא, וִידֵי חוֹבַתוֹ לֹא יַצָא.

אֵלּוּ לְהָבִיא בִכְלִי אֶחָד, וְהַבִּיא בִשְׁנֵי כֵלִים, בִּשְׁנֵי כֵלִים וְהַבִּיא בִכְלִי אֶחָד, הַרִי אֵלּוּ פְּסוּלִיוְ.

הֲרֵי עָלַי שְׁנֵי עֶשְׂרוֹנִים לְהָבִיא בִכְלִי אֶחָד וְהַבִּיא בִשְׁנֵי כֵלִים, אָמְרוּ לוֹ בִּכְלִי אֶחָד נָדְרָתָּ, הִקְרִיבָן בִּכְלִי אֶחָד, כָּשׁרִים, וּבשָׁנִי כִלִּים, פָּסוּלִין.

הָרֵי עָלֵי שְׁנֵי עֶשְׁרוֹנִים לְהָבִיא בִשְׁנֵי כֵלִים, וְהַבִּיא בִלְיִ אֶחָד, אָמְרוּ לוֹ, בִּשְׁנֵי כֵלִים נָדָרְתָּ, הָקְרִיבָן בִּשְׁנֵי כֵלִים, כְּשֵׁרִים. נְחָנוֹ בִלְיִ אֶחָד, כִּשְׁתֵּי מְנָחוֹת שֶׁנִּתְעַרְבוּ: imagine that he is simply bringing a different sacrifice than he vowed. Therefore, it is valid, although he has not fulfilled his vow. But in the second half, they told him that he made a certain vow and he did not respond that he is bringing a different minchah. Therefore, the minchah is totally invalid.

#### Mishnah 3

Menahot must be of wheat not barley. Vowing to bring one of barley does not change this. The same with the other statements.

R. Shimon's dispute seems to be over the power of mistaken words. The first opinion in a sense ignores the mistake, or just treats it as a mistake. R. Shimon takes the mistake seriously and therefore rules that he has not even made a vow.

#### Mishnah 4

The number sixty-one is the number of tenths that would have been brought when the first day of Sukkot falls on Shabbat. Fifty-seven would cover the bullocks (13 x 3 tenths), rams (2 x 2 tenths) and lambs (14 x 1 tenth) that the musaf (additional offering), required. Two more tenths are for the tamid (daily) offering and two more tenths are for the musaf of Shabbat.

According to the first opinion, if an individual wishes to bring sixty-one tenths, he can only bring up to sixty in one vessel, such that he will have one less than the congregation brings.

Rabbi Shimon points out that these sixty-one tenths are not mixed in together on Sukkot, since they are for different animals. The reason that one can bring sixty tenths in one vessel has nothing to do with the amount brought on Sukkot. Rather sixty tenths of flour can mix with one log of oil, but sixty-one cannot.

One can voluntary offer three, four, six or more logs of wine, but not one, two or five, for these numbers are never found in the libation offerings mentioned in the Numbers 14:5-10. Three logs are for a lamb, four for a ram and six for a bullock (see also Menahot 9:3). Any number above six is a possible combination of 3, 4 and 6. For instance, 7 would be a lamb and a ram. Eight would be two rams, nine, three lambs and so on. Thus one can make a voluntary offering of wine consisting of any number higher than six logs.

'משנה ג

הָרֵי עָלַי מִנְחָה מִן הַשְּׁעֹרִין, יָבִיא מִן הַחִּפִּים. קֶמַח, יָבִיא סלֶת. בְּלֹא שֶׁמֶן וּלְבוֹנָה, יָבִיא עִמָּה שֶׁמֶן וּלְבוֹנָה. חֲצִי עִשָּׂרוֹן, יָבִיא עִשָּׁרוֹן שֶׁלֵם. עִשָּׁרוֹן וּמֶחֲצָה, יָבִיא שְׁנָיִם.

ַרַבִּי שָׁמְעוֹן פּוֹטֵר, שֶׁלֹא הַתְנַדָּב כָּדֶרֶךְ הַמְּתְנַדְּבִים:

#### 'משנה ד

מִתְנַדֵּב אָדָם מִנְחָה שֶׁל שִׁשִּׁים עִשָּׂרוֹן, וּמֵבִיא בִכְלִי אֶחָד. אָם אָמֵר הָבֵי עָלַי שִׁשִּׁים וְאֶחָד, מֵבִיא שִׁשִּׁים בִּכְלִי אֶחָד וְאֶחָד בִּכְלִי אֶחָד, שֶׁכֵּן צִבּוּר מֵבִיא בְיוֹם טוֹב הָרִאשׁוֹן שֶׁל חַג שֶׁחָל לִהְיוֹת בְּשַׁבָּת שִׁשִּׁים וְאֶחָד. דַּיּוֹ לַיָּחִיד שֶׁיְּהֵא פַחוֹת מִן הַצְּבּוּר אֶחָד.

אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן, וַהָּלֹא אֵלּוּ לַפָּרִים, וְאֵלּוּ לַכְּבָשִׁים, וְאֵינָם נִבְלָלִים זָה עִם זֶה. אֶלָּא, עַד שִׁשִׁים יְכוֹלִים לְהִבָּלֵל. אָמְרוּ לוֹ, שִׁשִּׁים נִבְלָלִים, שִׁשִּׁים וְאֶחָד אֵין נִבְלָלִים. אָמַר לָהָן, כָּל מִדּוֹת חֲכָמִים כֵּן. בְּאַרְבָּעִים סְאָה הוּא טוֹבֵל, בְּאַרְבָּעִים סְאָה חָסֵר קִרְטוֹב אֵינוֹ יָכוֹל לִטְבֹּל בָּהָן.

אֵין מִתְנַדְּבִים לֹג, שָׁנַיִם, וַחֲמִשָּׁה, אֲבָל מִתְנַדְּבִים שְׁלֹשָׁה וַאַרְבַּעַה וְשִׁשַּׁה, וּמִשִּׁשַׁה וּלְמַעַלָה:

### משנה ה'

מְתְנַדְּבִים יַיָן, וְאֵין מִתְנַדְּבִים שֶׁמֶן, דִּבְרֵי רַבִּי עֲקִיבָא. רַבִּי טַרְפוֹן אוֹמֵר, מִתְנַדְּבִים שֶׁמֶן.

אָמֵר רַבִּי טַרְפוֹן, מַה מָּצִינוּ בַיַּיִן שֶׁבָּא חוֹבָה וּבָא נְדָבָה, אַף הַשֶּׁמֵן בָּא חוֹבָה וּבָא נִדָבָה.

אָמַר לוֹ רַבִּי עֲקִיבָא, לֹא, אִם אָמַרְתָּ בַיַּיִן שֶׁכֵּן הוּא קָרֵב חוֹבָתוֹ בִפְנֵי עַצְמוֹ, תֹּאמֵר בַּשֶּׁמֶן שֶׁאֵינוֹ קָרֵב חוֹבָתוֹ בִפְנֵי עצמוֹ.

אֵין שָׁנַיִם מִתְנַדְּבִים עִשָּׂרוֹן אֶחָד, אֲבֶל מִתְנַדְבִים עוֹלֶה וּשְׁלַמִים. וּבַעוֹף, אֱפִלּוּ פָרִידָה אֲחַת:

#### Mishnah 4

Wine is not mixed in with anything. It is just poured onto the altar. But the oil is poured into the minchah. Therefore, R. Akiva holds the oil cannot be brought on its own.

### 'פרק יג

#### Mishnah one

Again, the mishnah is very interested in vows. This is part of the fascination with interpreting language.

To R. Yehudah, a stam "minchah" is one of fine flour. This can be seen in this verse:

ויקרא פרק ב פסוק א (פרשת ויקרא)

ְוְנֶפֶשׁ כִּי תַקְרִיב קָרְבַּן מִנְחָה לֵיקֹוָק סֹלֶת יִהְיֶה קָרְבָּנוֹ וְיָצַק עָלֶיהָ שָׁמֶו וְנָתַו עָלֶיהָ לְבֹנָה:

### Mishnah two

Note how completely impractical Rabbi's opinion is. Not that I believe that any of is particularly practical, but this is particularly so. This would require him to bring 1830 tenths! But it makes sense if we care only about covering all the bases.

### Mishnah 4

It is interesting to note that the mishnah anticipates that the person honestly wants to fulfill his vow. The mishnah is not discussing someone who is trying to cheat. Such a person would only be cheating himself.

### 'משנה א

הֲרֵי עָלֵי עִשָּׁרוֹן, יָבִיא אֶחָד. עֶשְׂרוֹנִים, יָבִיא שְׁנָיִם. פַּרשִׁתִּי וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרשִׁתִּי, יָבִיא שִׁשִּׁים עִשְּׁרוֹן. הֲרֵי עָלֵי מִנְחָה, יָבִיא אֵיזוֹ שֶׁיִּרְצֶה. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, יָבִיא מִנְחַת הַסֹּלֶת, שֶׁהִיא מְיָחֶדֶת שֶׁבַּמְנָחוֹת:

### משנה ב'

מְנְחָה, מִין הַמִּנְחָה, יָבִיא אֶחָת. מְנָחוֹת, מִין הַמְּנָחוֹת, יָבִיא שְׁתָּיִם. פַּרִשְׁתִּי וְאֵינִי יוֹדַעַ מַה פַּרַשְׁתִּי, יָבִיא חֲמִשְׁתָּן. פַּרַשְׁתִּי מִנְחָה שֶׁל עֶשְׂרוֹנִים וְאֵינִי יוֹדַעַ מַה פַּרַשְׁתִּי, יָבִיא מִנְחָה שֶׁל שִׁשִׁים עִשְּׁרוֹן. רָבִּי אוֹמר, יַבִיא מִנַחוֹת שֵׁל עֲשָׂרוֹנִים מאֲחָד וְעֵד שׁשִׁים:

#### 'זשנה ג'

הָרִי עַלִי עֵצִים, לֹא יִפְחֹת מִשְׁנֵי גְזִירִין. לְבוֹנָה, לֹא יִפְחֹת מִקֹמֶץ. חָמִשָּׁה קֲמָצִים הַן: הָאוֹמֵר הָרִי עַלִי לְבוֹנָה, לֹא יִפְחֹת מִקּמֶץ. הַמְּתְנַדֵּב מִנְחָה, יָבִיא עִמֶּה קֹמֶץ לְבוֹנָה. הַמַּצְלֶה אֶת הַקֹּמֶץ בַּחוּץ, חַיָּב. וּשָׁנֵי בִזִיכִין טִעוּנִין שָׁנֵי קַמַצִים:

#### 'משוה ד

הָרֵי עַלֵי זָהָב, לֹא יִפְחֹת מִדִּינֵר זָהָב. כֶּסֶף, לֹא יִפְחֹת מִדְּינֵר כָּסֶף. נְחֹשֶׁת, לֹא יִפְחֹת מִמָּעָה כָסֶף. פֵּרַשְׁתִּי וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשְׁתִּי, הוּא מֵבִיא עַד שֵׁיאמַר לֹא לְכָךְ נִתְכַּוָּנְתִּי:

#### משנה ה'

הָרֵי עָלַי יַיִן, לֹא יִפְחֹת מִשְׁלֹשָׁה לֻגִּין. שָׁמֶן, לֹא יִפְחֹת מִלֹג.

ָרָבָּי אוֹמֶר, שָׁלשָׁה לָגִּין. פַּרַשָּׁתִּי וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשָּׁתִּי, יַבִיא כַיּוֹם הַמָּרְבֵּה:

### 'משנה ו

ָהַרִי עַלַי עוֹלָה, יָבִיא כֶבֶשׂ.

ַרַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן עֲזַרְיָה אוֹמֵר, אוֹ תוֹר אוֹ בֶן יוֹנָה. פַּרַשְׁתִּי ַמָן הַבָּקָר וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשְׁתִּי, יָבִיא פַר וְעֵגֶל. מָן הַבָּהֶמָה וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשָׁתִּי, יָבִיא פַר וָעֵגֶל אַיִל גִּדִי

פַרַשָּׁתִי וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשָּׁתִּי, מוֹסִיף עֲלֵיהֶם תּוֹר וּבֶן יונה:

### משנה ז'

הַרִי עַלַי תּוֹדָה, וּשָׁלַמִים, יַבִיא כֶבֵשׂ.

פַרַשָּׁתִי מִן הַבָּקָר וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פָּרַשִׁתִּי, יָבִיא פָר וּפַרָה

מָן הַבְּהֵמָה וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשְׁתִּי, יָבִיא פַר וּפָרָה, עֵגֶל ּוְעֵגְלַה, אַיָל וְרָחֵל, גִּדִי וּגִדְיָּה, שָׂעִיר וּשְׂעִירָה, טַלֶּה וְטַלְיָה:

### משנה ח'

הַרִי עַלַי שוֹר, יַבִיא הוּא וּנְסַכַיו בִּמַנַה.

עגל, יַבִיא הוּא וּנְסָכַיו בִּחָמֵשׁ.

אַיִל, יַבִיא הוּא וּנְסָכַיו בִּשְׁתַּיִם.

בֶּבֶשׂ, יַבִיא הוּא וּנְסַכֵיו בִּסַלַע.

שוֹר בְּמָנֶה, יָבִיא בְמָנֶה חוּץ מִנְּסָכָיו.

עֵגל בַּחַמֵשׁ, יַבִיא בִחַמֵשׁ חוּץ מִנְּסַכֵּיו.

אַיָל בִּשָׁתַּיָם, יָבִיא בִשְׁתַּיִם חוּץ מִנְּסָכָיו.

ַבֶּבֶשׁ בָּסֶלַע, יָבִיא בָסֶלַע חוּץ מִנְּסָכַיו.

שוֹר בְּמֶנֶה וְהֵבִיא שָׁנַיִם בְּמֶנֶה, לֹא יָצָא, אֲפִלּוּ זֶה בְמֶנֶה חָסֵר דִּינָר וְזֶה בְמָנֶה חָסֵר דִּינָר.

שָׁחוֹר וְהֵבִיא לָבָן, לָבָן וְהֵבִיא שָׁחוֹר, גָּדוֹל וְהֵבִיא קָטָן, לֹא ַיַצָּא.

ַקַטָן וְהֵבִיא גָדוֹל, יָצָא. רַבִּי אוֹמֵר, לֹא יָצָא:

### משנה ט'

שוֹר זָה עוֹלָה, וְנָסְתַּאֶב, אָם רַצַה, יַבִיא בָדַמַיו שָׁנַיִם. שָׁנֵי יַּעָרִים אֵלּוּ עוֹלָה, וְנָסְתַּאֲבוּ, אָם רַצָּה, יָבִיא בִדְמֵיהֶם אֶחָד. רַבִּי אוֹסֶר. אַיִל זֶה עוֹלָה, וְנְסְתָּאֵב, אָם רָצָה, יָבִיא בָדָמַיו

בֶּבֶשׁ זֶה עוֹלָה וְנָסָתָּאֵב, אָם רַצָה, יָבִיא בִדָּמָיו אַיִל. רַבִּי אוסר.

ָהָאוֹמֵר אַחַד מִכְּבָשַׂי הֶקְדֵּשׁ, וְאַחַד מִשְׁוָרֵי הֶקְדֵּשׁ, הָיוּ לוֹ שָׁנַיִם, הַגָּדוֹל שֶׁכַּהֶן הֶקְדֵשׁ.

ֿ שָׁלשָׁה, הַבֵּינוֹנִי שֶׁבָּהֶן הֶקְדֵשׁ.

ּ פַרַשָּׁתִי וְאֵינִי יוֹדֵעַ מַה פַּרַשָּׁתִּי, אוֹ שֶׁאָמַר, אָמַר לִי אַבַּא ָוְאֵינִי יוֹדֵעַ מָה, הַגָּדוֹל שֶׁבָּהֶן הֶקְדֵשׁ:

## Mishnah 7

The difference between the olah and the todah/shelamim is that the latter can be female. Therefore, if he specified but forgot, then he must bring both male and female.

Mishnah 9 Can we find some consistency in Rabbi's positions?

משנה י'

הָרֵי עָלֵי עוֹלָה, יַקְרִיבֶנָּה בַּמִּקְדָּשׁ.

ַוְאָם הָקְרִיבָהּ בְּבֵית חוֹנְיוֹ, לֹא יָצָא.

שֶׁאַקְרִיבֶנָה בְּבֵית חוֹנְיוֹ, יַקְרִיבֶנָּה בַּמִּקְדָּשׁ. וְאִם הִקְרִיבָה בָּבִית חוֹנִיוֹ, יַצַא.

ַרַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, אֵין זוֹ עוֹלָה.

הֲרֵינִי נָזִיר, יְגַלַּח בַּמִּקְדָּשׁ. וְאִם גִּלַּח בְּבֵית חוֹנְיוֹ, לֹא יָצָא. שֶׁאֲגַלַּח בְּבֵית חוֹנְיוֹ, לֹא יָצָא. שֻׁאֲגַלַּח בְּבֵית חוֹנְיוֹ, יְגַלַּח בַּמִּקְדָּשׁ. וְאִם גִּלַּח בְּבֵית חוֹנְיוֹ, יָצַלָּח בַּמְקְדָּשׁ. וַאָם גִּלַּח בְּבֵית חוֹנְיוֹ, יָצִא. רַבִּי שִׁשְׁמְשׁוּ בַמִּקְדָּשׁ בִּירוּשָׁלַיִם, וְאֵין צָרִיךְ בְּבֵית חוֹנְיוֹ, לֹא יְשַׁמְשׁוּ בַמִּקְדָּשׁ בִּירוּשָׁלַיִם, וְאֵין צָרִיךְ לֹמַכֵּר לְדָבָר אֲחַר, שֶׁנָּאֱמֵר (מלכים ב כג), אַךְּ לֹא יַעֲלוּ כֹּהֲנֵי הַבָּמוֹת אֶל מִזְבַּח ה' בִּירוּשָׁלָיִם כִי אִם אָכְלוּ מַצּוֹת בְּתוֹךְ אֲחֵיהֶם,

הָרֵי הֵם כְּבַעֲלֵי מוּמִין, חוֹלְקִין וְאוֹכְלִין, אֲבָל לֹא מַקְרִיבִין:

### 'משנה יא

נֶאֱמֵר בְּעוֹלַת הַבְּהֵמָה אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ (ויקרא א), וּבְעוֹלַת הָעוֹף אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ (שם), וּבַמִּנְחָה אִשֵׁה רֵיחַ נִיחֹחַ (שם ב), לְלַמֵּד, שֶׁאֶחָד הַמַּרְבֶּה וְאֶחָד הַמַּמְעִיט, וּבִלְבַד שֶׁיְכַנֵּן אָדָם אֶת דַּעְתּוֹ לַשְׁמָיִם:

### Mishnah 10

The Temple of Onias was a Jewish Temple built in Egypt, in Heliopolis, around 230 years before the destruction of the Temple, some time during the second century B.C.E. The Temple is mentioned by Josephus who relates that it was destroyed in 73 C.E., three years after the destruction of the Temple in Jerusalem.

The rabbis did not look with favor upon the Temple of Onias, but neither did they completely reject it. It seems that the rabbis believed that such a Temple was not a valid form of worship, but that it was not an idolatrous shrine and that it was created with good, albeit mistaken, intent.

#### Mishnah 11

Clearly this is an intentional ending to a long and detailed mishnah. I think it says a lot that some masechtot end this way. For whom was such an ending intended? For rabbis? For lay people?